
La Conférence

ENTRE LUTHER

ET LE DIABLE

AU SUJET DE LA MESSE

Racontée par LUTHER lui -même

- nouvelle en regard du Texte Latin par

ISIDORE LISEUX

Avec les Remarques et Annotations

des Abbés DE CORDEMO et LENGLET-DUFRESNOY

Frontispice gravé à l'eau - forte par J. AMIOT

SCIENTIA DUCE

PARIS

Isidore LisęUX, 57 Rue Scribe
1875

UNION

TECOLOGICAL SEMINARY,



La Conférence

ENTRE LUTHER

ET

LE DIABLE

-



IP
E
N
S
E
S

J'
OE
UV
RE

C.MOTTEROZ



You
ma

1 : " (IG SLUINARY

NEW YORK



A
.





La Conférence

ENTRE LUTHER

ET LE DIABLE

AU SUJET DE LA MESSE

Racontée par LUTHER lui-même

Traduction nouvelle en regard du Texte Latin par

ISIDORE LISEUX

Avec les Remarques et Annotations

des Abbés DE CORDEMOY et LENGLET-DUFRESNOY

Frontispice gravé à l'eau - forte par J. Amiot

SCIENTIA DUCE

PARIS

Isidore LISEUX, 5, Rue Scribe

1875



LIEFARY OF THE

Union Theologioal Sominary

NEW YORK CITY

PRESENTED BY

Samuel Macauley Jacksun

FEB. 2 1912



СТ+
194778

WW7

FL

AVANT-PROPOS

L'Abbé de Cordemoy était un savant homme

de la fin du xviie siècle , qui avait pris à tâche

de ruiner le Calvinisme par des arguments ,

puisque les dragonnades de son Roi n'avaient

pu en venir à bout . Procédé moins royal , il est

vrai, mais plus humain : aussi en sommes

nous reconnaissant à ce digne prêtre , et ne

regrettons-nous pas de remettre son nom en

lumière .

De tous les
ouvrages de controverse qu'il a

publiés contre les Protestants , celui-ci est

peut-être le moins volumineux ; mais , ayant

Luther et Satan pour collaborateurs , c'est ,

nous le croyons bien , celui qui mérite le plus

d'être conservé. Les anciennes éditions ( Paris,

1681 , 1684, 1701 , in- 12 ) sont devenues in

trouvables, et si nous pouvons les reproduire



VI AVANT - PROPOS

pour l'édification des lecteurs du xixe siècle ,

c'est grâce à un autre abbé , Lenglet -Dufres

noy , curieux et bibliophile autant que dévot,

qui faisait ses délices des Lettres, après les

devoirs de son état, comme il le dit lui-même

d'un de ses confrères ( 1 ) . Les devoirs de son

état n'ont pas empêché Lenglet-Dufresnoy de

donner au public les collections complètes et

joyeusement commentées de nos vieux ri

meurs : Le Roman de la Rose, Clément

Marot, Régnier, etc. Il est même l'auteur

d'une Dissertation sur les romans (2) , dont le

second tome contient une bibliographie assez

piquante des facéties les plus gaillardes que

l'esprit Gaulois eût encore produites . Rien

d'ailleurs de plus orthodoxe : il continuait *

ainsi la tradition de l'Église , laquelle se glo

rifie tous les jours , et à juste titre , ne l'ou

blions pas , d'avoir sauvé du naufrage ces

maîtres charmants du gai savoir antique,

Horace, Catulle , Ovide , Martial , Pétrone , et

tant d'autres.

( 1 ) Préface du Recueil sur les Apparitions, page cl .

(2 ) De l'usage des Romans, avec une bibliothèque des

romans, par Gordon de Percel (pseudonyme de Lenglet-Du

fresnoy ). Amsterdam , chez la veuve de Poilras , 1734, 2 vol .

in- 12 .



AVANT-PROPOS VII

Donc, pour en revenir à notre Opuscule , il

était déjà fort rare , lorsque Lenglet-Dufresnoy

eut l'idée de le réimprimeſ, avec des notes de

lui , dans son Recueil de Dissertations sur les

Apparitions, les Visions et les Songes (Paris ,

1715 , 4 vol . in - 12 ). « Cette pièce, dit-il , est

>> trèsimportante par sa singularité. Qui ne

» sera surpris de voir que Martin Luther,

» homme de beaucoup d'esprit, avoue dans la

» Relation de cette conférence, que c'est de

» l'Ange de ténèbres , auteur du mensonge,

» et que tout Chrétien doit avoir en horreur,

» qu'il tient une Doctrine, qui pour être crue

» par l'homme fidèle, qui pour être adoptée

» par une société entière, devait du moins être

» proposée par un Ange de lumières, reconnu

» avec certitude comme envoyé par l'Auteur

» de toute vérité ? Je m'en rapporte aux plus

» zélés Protestants, ses disciples. N'est -ce pas

» un excès condamnable dans Luther de s'être

» livré à ses préventions et d'avoir abandonné

» le sentiment unanime de l'Église catholique,

» pour suivre aveuglément les suggestions du

» Démon, que dans le moment de leur confé

» renceil reconnaît lui-mêmepour un séducteur

» et un Ange de ténèbres ? Nous avons cru,

» aux Remarques de M. l'Abbé de Cordemoy ,



VIII AVANT-PROPOS

» en pouvoir ajouter quelques autres également

» intéressantes. Que les Protestants qui cher

» chent le vrai, qui ne craignent rien tant que

» de se voir trompés,' ne doivent- ils pas penser

» à la lecture de cette pièce, reconnue et avouée

pour être de Luther même ; pièce néanmoins

» qui fut un des motifs qui le fit passer du

» séjour de la vérité dans celui de l'erreur ?

» Que ne diraient - ils pas contre nous, s'ils

» avaient un semblable titre à nous opposer ?

» c'est ce que nous abandonnons à leurs sages

» et prudentes réflexions. »

Ces sentiments sont d'un bon Catholique,

et nous dispensent de rien ajouter sur le fond

du sujet . Notre dessein n'est pas , du reste , de

réveiller des querelles assoupies , mais sim

plement de rendre le jour à un écrit inté

ressant, à un échantillon de discussion reli

gieuse que la personnalité peu commune des

interlocuteurs suffirait à recommander.

1. L.



ment

cher

et que

enser

vouée

moins

er du

LA CONFÉRENCE

reur ?

s'ils

user ?

sages

ENTRE LUTHER

ET

sique,

fond

ce, de

sim

inté LE DIABLE

rel
ia

des



So so

LA CONFÉRENCE

ENTRE LUTHER

ET

LE DIABLE

Racontée par Luther lui -même dans son livre

de la Messe privé2 ( 1 ) et de l'onction des

Prêtres ( 2) .

L m'arriva une fois de m'é

veiller en sursaut vers le

milieu de la nuit : Satan

était là qui , sans tarder,

ouvrit la discussion .

Écoute, me dit- il, Luther, docteur

savantissime. Tu sais que, durant quinze

années, tu as célébré des Messes privées ;

( 1 ) Les Protestants appellent Messes privées celles où le

Prêtre seul communie.

( 2) Feuillet 228 du tome 7 des Euvres de Luther, impri



& See

COLLOQUIUM

LUTHERUM INTER

ET

DIA BOL U M

Ab ipso Luthero conscriptum in ejus Libro

de Missa privata atque Sacerdotum unc
tione .

ontigit me semel sub me

diam noctem subito exper

gefieri; ibi Satan ,mecum

coepit ejusdem disputatio

пет.

« Audi, inquit, Luthere doctor per

docte , nosti te quindecim annis cele

brasse Missasprivatas : quid si tales

.

mées à Wittemberg en 1558 . Ce n'était pas un songe, -

puisque Luther assure qu'il était bien éveille lorsqu'il eut

cette conférence avec le Démon .

THEOLOGICA
L

SL



LA CONFÉRENCE

que dirais-tu si ces Messes privées étaient

une horrible idolâtrie ? Que dirais-tu si

le corps et le sang du Christ n'y avaient

pas été présents, et que tu n'eusses adoré ,

fait adorer aux autres que du pain et du

vin ? »

Je lui répondis ( 1 ) : « J'ai été ordonné

prêtre , j'ai reçu l'onction et la consécra

tion des mains de l'Évêque, et j'ai fait

tout cela par obéissance aux commande

inents de mes supérieurs . Pourquoi n'au

rais-je pas consacré, puisque j'ai prononcé

sérieusement les paroles du Christ, et que

j'ai célébré ces Messes avec un grand sé

rieux ? Tu le sais bien . »

« - Tout cela est vrai , me dit-il , mais

les Turcs et les Païens, eux aussi , font

toutes choses dans leurs temples par

obéissance ; ils pratiquent très -sérieuse

ment leurs cérémonies . Les prêtres de

( 1 ) Puisque Luther entreprend ici de se justifier de l'Idolà

trie, c'est une marque qu'il ne croyait pas encore que ce fût

un crime de célébrer des Messes privées .



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 5

Missæ privatæ horrenda essent idolo

latria ? Quid si ibi non adfuisset cor

pus et sanguis Christi, sed tantum

panem et vinum adorasses, aliis ado,

randum proposuisses ?

Cui ego respondi : « Sum unctus Sa

cerdos, accepi unctionem et consecra

tionem ab Episcopo, et hæc omniafeci

ex mandato et obedientia Majorum .

Quare non consecrassem , cum verba

Christi serio pronunciarim , et magno

serio Missas celebrarim ? Hoc nosti. »

« Hoc totum , inquit, est verum, sed

Turcæ et Gentiles etiam faciunt in

suis templis omnia ex obedientia , et

serio sacra sua faciunt. Sacerdotes Je

roboam faciebant etiam omnia certo

zelo et studio contra veros Sacerdotes

in Jerusalem . Quid si tua ordinatio et

consecratio etiam falsa esset, sicut

Turcarum et Samaritanorum falsi Sa

cerdotes, falsus et impius cultus est ?

» Primum nosti, inquit, nullam tunc

1 .



6 LA CONFÉRENCE

Jeroboam faisaient aussi toutes choses

avec un grand zèle et en toute conscience ,

contre les vrais prêtres de Jérusalem .

Que dirais -tu si ton ordination et ta con

sécration étaient aussi fausses que les

Prêtres des Turcs et des Samaritains

sont faux, et leur culte faux et impie ?

Premièrement, tu dois savoir, con

tinua -t- il, que tu n'avais alors ni connais

sance du Christ, ni vraie foi, et qu'en ce

qui regarde la foi, tu ne valais pas mieux

qu'un Turc. Car le Turc ( 1 ) , et même

tous les Diables , croient ce qu'on raconte

du Christ : qu'il est né, qu'il a été crucifié,

qu'il est mort, etc. Mais ni le Turc, ni

nous autres , esprits réprouvés, nous n'a

vons de confiance en sa miséricorde, nous

ne le reconnaissons pas pour notre Mé

diateur ou notre Sauveur; au contraire,

nous en avons horreur, comme d'un juge

' cruel.

t

( 1 ) Le Diable dit là une fausseté, car les Turcs ne croien

pas que Jésus - Christ ait été crucifié. « Les Juifs, dit Maho



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 7

habuisti cognitionem Christi, nec ve

ram fidem : quod ad fidem attinet, ni

hilo melior fuisti quovis Turca . Nam

Turca adeoque omnes Diaboli credunt

historiam de Christo, ipsum esse na

tum , crucifixum , mortuum , etc. Sed

Turca et spiritus rejecti non fidimus

illius misericordiæ , neque habemus

eum pro Mediatore, aut Salvatore,

sed exhorrescimus eum ut sævum ju

dicem .

» Ejusmodi fidem , non aliam et tu

habebas, cum ab Episcopo unctionem

acciperes ; et omnes alii ungentes simul

et uncti sic sentiebant, et non aliter de

Christo . Ideo a Christo , tanquam cru

deli judice, confugiebatis ad S. Ma

riam et Sanctos : illi erant Mediatores

inter vos et Christum . Sic erepta est

gloria Christo. Hoc neque tu neque

met, n'ont pas crucifié le Messie Jésus Fils de Marie, mais

un d'entre eux qui lui ressemblait. » Alcoran de Mahomet,

chapitre des Femmes.



8 LA CONFÉRENCE

» Telle était ta foi, tu n'en avais point

d'autre ( 1 ) , quand tu reçus l'onction de

l'Évêque ; et tous ceux qui donnaient

l'onction , comme ceux qui la recevaient,

pensaient ainsi , et non autrement , de

Jésus-Christ. C'est pourquoi, vous éloi

gnant du Christ comme d'un juge cruel ,

vous aviez recours à la Vierge Marie et

aux Saints (2 ) : c'étaient vos Médiateurs

entre le Christ et vous . Voilà comme on

a ravi sa gloire à Jésus-Christ (3 ) . C'est

ce que ni toi ( 4) , ni aucun autre Papiste

ne pourra nier. Donc vous avez été oints,

consacrés et tondus, et vous avez sacrifié

à la Messe comme des Païens, et non

comme des Chrétiens. Comment donc

auriez-vous pu consacrer dans une pa

reille Messe , , ou célébrer vraiment la

Messe ? Il n'y avait là personne ayant

pouvoir de consacrer, et n'est-ce pas ,

( 1 ) L'esprit de mensonge fait ici connaître ce qu'il est ,

lorsqu'il dit que les Prêtres de l'Église Catholique n'ont point

de confiance en la miséricorde de Jésus-Christ ; qu'ils ne le



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE .
9

ullus alius Papista poterit inficiari.

Ergo uncti estis, consecrati et rasi, et

sacrificastis in Missa ut Gentiles

Ethnici, non ut Christiani. Quomodo

ergopotuistis in Missa consecrare aut

veram Missam celebrare ? ibi deficit

( quod secundum vestram propriam doc

regardent pas comme médiateur ; qu'ils le tiennent comme

un juge cruel ; qu'ils ne le traitent pas de médiateur. Et c'est

sur ces faux exposés qu'il prétend qu'il n'y a point de vraie

foi en Jésus-Christ dans l'Eglise Catholique. Toutes les

prières de la Messe s'adressent toujours à Dieu, et finissent

par Jésus-Christ comme médiateur.

(2 ) Le Diable attaque l'Invocation des Saints, en suppo

sant faussement que l'Église fait tort à la médiation de Jésus

Christ lorsqu'elle a recours à leurs prières ; car l'Église croit

simplement qu'il est bon et utile de prier les Saints qui rè

gnent avec Dieu , dans ce même esprit de charité qui nous

porte à demander le secours de nos frères qui vivent sur la

terre. Conc. Trid . Sess. 2. sessio de Invoc , etc. Exposit. de

M , l'Évêque de Meaux, art. 6 de l'Invocation des Saints,

pag . 19 et 20 .

( 3 ) Le Démon cherche ici à tromper le pauvre Luther ::

loin de ravir la gloire à Jésus-Christ , c'est au contraire la

faire valoir, puisqu'on s'adresse aux Saints , non pour éloi

gner ou ne pas reconnaître la médiation de Jésus- Christ ,

mais au contraire pour la demander avec instance par le

moyen de ses amis et de ceux qui lui sont chers dans la cé

leste patrie , comme ils lui ont été chers sur la terre .

(4) Ces paroles font voir que Luther était encore dans le

sein de l'Église, lorsqu'il eut cette apparition , qui l'engagea

à secouer le joug de la Religion Catholique.



IO LA CONFÉRENCE

selon votre propre doctrine, un vice es

sentiel ?

» Secondement, tu as été ordonné

Prêtre, et tu as abusé de la Messe contre

son institution, contre la pensée et le des

sein du Christ qui l'a instituée . Car le

Christ a voulu que le sacrement fût dis

tribué entre les fidèles qui communient,

et qu'il fût donné à l'Église pour être

mangé et pour être bu . Le vrai Prêtre,

en effet, est établi ministre de l'Église

pour prêcher le Verbe et conférer les Sa

crements, comme le portent les paroles

du Christ en la Cène et celles de Saint

Paul dans sa première aux Corinthiens,

chap. II , où il est question de la Cène

du Seigneur. De là est venu que les An

ciens l'ont appelée Communion, parce

que, suivant l'institution du Christ, ce

n'est pas le Prêtre seul qui doit user du

sacrement, mais tous les autres Chrétiens

ses frères avec lui . Et toi, pendant quinze

longues années, tu as toujours, en disant



ENTRE LUTHER ET I.E DIABLE . It

trinam vitiat) persona habens potesta

tem consecrandi.

» Secundo, unctus es tunc in Sacer

dotem , et Missa abusus es contra ins

titutionem , contra mentem et senten

tiam Christi instituentis. Nam Chris

tus voluit sacramentum inter pios

communicantes distribui, ad edendum

et bibendum , Ecclesiæ porrigi. Sacer

dos enim verus est minister Ecclesiæ

constitutus ad prædicandum verbum et

porrigenda sacramenta , sicut hoc ha

bent verba Christi in Coena et sicut

Paulus 1. Cor. 11. de Cæna Domini

loquitur. Unde et a veteribus Com

munio appellata est, quod non solus

Sacerdosdebeat uti sacramento, juxta

institutionem Christi , sed reliqui

Christiani fratres una cum ipso. Nunc

annos quindecim totos semper solus

privatim pro te in Missa usus es sacra

mento, non communicastialiis . Adeo

que interdictum tibi erāt, ne porrige

UNION

TULOGICAL SIKINARY,



12 LA CONFÉRENCE

la Messe , gardé le sacrement pour toi

seul , tu n'en as rien communiqué aux

autres. Bien plus, il t'était interdit ( 1 ) de

le leur donner tout entier . Quel sacerdoce

est-ce donc là ? Quelle Messe et quelle

consécration ? Quelle sorte de Prêtre es

tu, qui n'as pas été ordonné pour l'Église ,

mais pour toi -même ? Voilà , certes, une

onction dont le Christ ne sait rien , et

qu'il ne reconnaît pas..

» Troisièmement, la pensée et le des

sein du Christ, ses paroles l'indiquent

assez , c'est qu'en faisant usage du sacre

ment, nous annoncions sa mort. Faites,

ceci, dit-il, en mémoire de moi, et comme

ajoute Saint Paul, jusqu'à cequ'il vienne.

Et toi , diseur de Messes privées, dans

toutes tes Messes tu n'as
pas

même une

seule fois prêché ou confessé le Christ ; tu

t'es réservé pour toi seul le sacrement (2 ) ;

( 1 ) Qui a dit au Démon qu'il est défendu au Prêtre de

donner le Sacrement aux fidèles ? Il devait se souvenir du

Concile de Trente, session 22 , chapitre 6 , où le S. Concile



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 13

res totum sacramentum aliis. Cujus

modi nunc hoc est sacerdotium ? Cu

jusmodi Missa et consecratio ? Cujus

modi tu es Sacerdos , qui non pro

Ecclesia, sed pro te ordinatus es ? de

hac unctione, certum est Christus nihil

novit , nec eam agnoscit.

» Tertio , mens et sententia Christi

est, sicut verba clare habent, ut tractan

tes sacramentum , mortem ejus annun

tiemus. Hoc facite, inquit, in mei com

memorationem , et sicut Paulus inquit,

donec veniat . Tu vero missatorprivatus,

in omnibus Missis tuis ne semel quidem

prædicasti aut confessus es Christum ;

tu solus usus es Sacramento, et apud

teipsum demurmurasti sibilo quodam

désire que les fidèles communient aux Messes sacramentel

lement.

( 2 ) Mais s'il ne s'est présenté personne pour communier

aux Messes dites par Luther, ce n'était pas sa faute : il fau

drait , pour que le Diable parlât vrai , qu'il reprochất à Lu

ther d'avoir refusé la communion à ceux qui se présentaient

pour la recevoir. Autrement tous ses raisonnements portent

à faux, et ne peuvent être admis par un esprit juste .

2



14 LA CONFÉRENCE

>

et les paroles de la Cène, tu les asmar

mottées pour toi seul, entre tes dents,

comme si tu sifflais. Est-ce là l'institution

du Christ ? Sont-ce là les actes quiferont

voir en toi le Prêtre du Christ ? Est-ce là

se comporter en Prêtre chrétien et pieux ?

Est -ce pour cela.que tu as été ordonné ?

Quatrièmement, il est clair que la

pensée, le dessein , l'institution du Christ,

c'est que les autres Chrétiens participent

au sacrement. Mais toi , tu as reçu l'onc

tion , non pour distribuer le sacrement,

mais pour sacrifier, et, contre l'institution

du Christ, tu as fait de la Messe un sa

crifice . C'est bien d'ailleurs ce que signi

fient clairement les paroles de l'Ordon

nateur, car au moment où, selon le rite

traditionnel, il met le calice dans les

mains du nouveau Prêtre : Reçois, lui

dit-il, la puissance de consacrer et de

sacrifier pour les vivants et pour les

morts. Quelle perversité, ô malheur !

Quelle infamie dans cette onction et



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 15

tibi soli verba Cænæ. Hæccine est ins

titutio Christi ? Cum hisne tuis factis

profitebere te Sacerdotem Christi? An

hoc Christianum est etpium agere Sa

cerdotem ? ad hocne ordinatus es ?

» Quarto, mens et sententia, et clara

institutio Christi est, ut Sacramento

communicent et alii Christiani. Verum

tu unctus es , non ad distribuendum sa

cramentum , sed ad sacrificandum ; et

contra institutionem Christi Missa

usus es pro sacrificio. Sic enim verba

ungentis suffraganei clare sonant; cum

enim juxta traditam ceremoniam Ca

licem in manus dat jam uncto , accipe,

inquit, potestatem consecrandi et sacri

ficandi pro vivis et mortuis. Quæ (ma

lum ) hæc est prorsus sinistra et per

versa unctio et ordinatio, quod Chris

tus instituit ad edendum et bibendum

pro tota Ecclesia, et porrigendum a

Sacerdote una communicantibus, ex

hoc tu facias sacrificium propitiato

!



16 LA CONFÉRENCE

dans cette ordination ! Voilà une viande,

voilà un breuvage que le Christ a institués

pour toute l'Église, pour tous ceux qui

communient avec le Prêtre, et tu en fais ,

toi , un sacrifice propitiatoire devant

Dieu ? O abomination qui passe toute

abomination !

» Cinquièmement, la pensée et le des

sein du Christ, nous l'avons dit, est que

le sacrement soit distribué à l'Église et

aux communiants pour relever et affermir

leur foi contre les diverses tentations du

péché, du diable, etc. , et aussi pour

renouveleret prêcher le bienfait du Christ .

Mais toi , tu l'as considéré comme une

chose toute personnelle, que tu pouvais

faire sans les autres ou leur communiquer

à ta fantaisie , soit gratuitement, soit pour

de l'argent . Je te le demande, que peux

tu nier de tout cela ? Ainsi, c'est là le

prêtre que tu as été , sans Christ et sans

vraie foil un prêtre consacré et ordonné

contre la pensée et l'institution du Christ ,



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE .
17

rium coram Deo ? o abominatio super

omnem abominationem !

Quinto, mens et sententia Christi

est (ut diximus) ut sacramentum dis

tribuatur Ecclesiæ et communicantibus

ad erigendam et firmandam ipsorum

fidem , in quovis agone variarum ten

tationum peccati, diaboli, etc. ad su

binde renovandum et prædicandum be

neficium Christi. Tu autem ex hoc

fecisti proprium opus quod tuum sit,

quod tu facias sine aliis, quod possis

impartiri gratis, vel pro pecunia aliis.

Cedo, quid hic potes inficiari ? In

ejusmodi nunc tu unctus es sacerdotem

qui sine Christo, sine fide vera fuisti?

Ad hæc contra mentem et institutionem

Christi unctus et ordinatus, non ad

communicandum aliis, sed ad sacrifi

candum pro vivis et mortuis. Non or

dinatus es in Ministrum Ecclesia

Item quia nunquam distribuisti sacra

mentum aliis, non prædicasti in Missa
2



18 LA CON
FÉR

ENC
E

non afin de conférer le Sacrement aux

autres , mais afin de sacrifier pour les vi

vants et pour les morts ! Non, tu n'as pas

été ordonné pour être ministre de l'Église.

De plus, n'ayantjamais distribué le sacre

ment aux autres , tu n'as pas prêché le

Christ dans ta Messe, et tu n'as rien

fait, en somme, de ce que le Christ a

institué. Eh bien ! ne vois -tu pas que tu

as été oint et ordonné contre le Christ,

contre son institution , pour faire tout ce

qui est contre lui ? Or, si tu as été oint et

ordonné par l'évêque contre le Christ,

n'est - il pas évident que ton onction et ton

ordination est impie, fausse et anti-chré

tienne ? Je soutiens donc que tu n'as pas

consacré dans ta Messe, mais que tu as

simplement offert, adoré et fait adorer

aux autres du pain et du vin ( 1 ) .

» Tu vois à présent que dans ta Messe

il manque tout d'abord une personne qui

( 1 ) Toutes ces raisons portent à faux, comme nous l'avons



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE .
19

Christum , adeoque nihil eorum fecisti

quæ Christus instituit. Nunquid igitur

plane unctus et ordinatus es contra

Christum , et institutionem ejus, ad

facienda omnia quæ suntcontra ipsum ?

si autem unctus et ordinatus es ab

Episcopis contra Christum , tum haud

dubie unctio et ordinatio tua impia, et

falsa est et Antichristiana. Ergo nunc

hoc urgeo te non consecrasse in tua

Missa, sed obtulisse et adorasse tantum

panem et vinum , et aliis adorandum

proposuisse.

» Hic vides in tua Missa, primum

deesse personam , quæ consecrare pos

sit, nempe Christianum hominem . Se

cundo deesse personam , cui consecrari

et porrigi debeat, nempe Ecclesiam ,

reliquos pios etpopulum . Sed tu im

pius et ignarus Christi, stas ibi solus,

montré dans la Note précédente, qui peut s'appliquer à tout

ce qui est dit dans les quatre dernières pages.



20 LA CONFÉRENCE

ait pouvoir de consacrer , c'est - à - dire un

homme chrétien . En second lieu , qu'il y

manque une personne pour qui l'on con

sacre et à qui l'on doive conférer le sacre

ment, c'est-à -dire l'Église, le reste des fi

dèles et le peuple. Mais toi impie , toi igno

rant du Christ, tu es là debout, seul ( 1 ) ,

et tu t'imagines que c'est pour toi
que

le

Christ a institué le sacrement et qu'il te

suffit de dire un mot dans ta Messe
pour

fabriquer incontinent le corps et le sang

du Seigneur ; quand, au lieu d'être un

membre du Christ, tu es son ennemi.

Troisièmement, il manque ici l'esprit , l'in

tention , le fruit et l'usage du sacrement,

toutes choses en vue desquelles le Christ

l'a institué . Car le Christ a institué lesacre

ment au profit de l'Église pour être mangé

et pour être bu , pour fortifier la foi des

fidèles, pour prêcher et pour exalter dans

la Messe le bienfait du Christ. Maintenant

( 1 ) Oh ! Oh ! Tout beau , il y avait un répondant , qui par



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 21

3

et putas Christum propter te insti

tuisse sacramentum , et protinus in tua

Missa te conficere corpus et sanguinem

Domini, cum tu non sis membrum sed

hostis Christi. Tertio, desunt ibi mens,

sententia, fructus et usus sacramenti,

ad quem Christus hoc instituit. Chris

tus enim instituit sacramentum pro

Ecclesia ad edendum et bibendum , ad

corroborandam piorum fidem , ad præ

dicandum et extollendum in Missa

beneficium Christi. Nunc reliqua Ec

clesia piorum de tua Missa nihil novit,

nihil ex te audit, nihil a te accipit,

sed tu solus in angulo tuo tacens et

mutus, comedis solus, bibis solus ; qui

tamen es rudis verbi Christi, incre

dulus, indignus, nemini iecum com

municas ; et ut in more vobis fuil,

tanquam bonum opus pro pecunia ven

dis.

ticipait du moins aux prières , et s'il ne participait pas au

Sacrement , ce n'était pas la faute de Luther.



22 LA CONFÉRENCE

de taMesse à toi , personne, dans le reste

de l'Église, n'en connaît rien ; tu n'en dis

rien , tu n'en donnes rien à personne (1) ;

seul dans ton coin, silencieux et muet, tu

manges tout seul , tu bois tout seul ; igno

rant de la parole du Christ, incrédule ,

indigne, tu ne fais communier personne

avec toi, et suivant l'usage qui vous fut

cher, tu vends cela pour de l'argent

comme de bon ouvrage (2) .

» Si donc tu n'es
pas

la personne qui

puisse et doive consacrer ; si pareillement

il n'y a personne à ta Messe pour recevoir

le sacrement ; si ericore tu bouleverses,

détruis ou dénatures complétement l'insti

tution du Christ ; si en un mot tu as été

oint pour faire tout cela contre le Christ

et l'institution du Christ, qu'est-ce alors

que ton onction , ta Messe et ta consécra

tion , sinon blasphème et tentation de

Dieu ? D'où il suit que tu n'es pas vérita

( 1 ) On donne l'Eucharistie à tous ceux qui se présentent

pour communier : mais le Diable suppose par malice qu'il



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 23

» Cum igitur tu non sis persona ,

quæ consecrare possit, aut debeat, et

persona etiam desit, quæ sacramentum

accipiat; tertio cum invertas , ac

prorsus, evertas et mutes institutio

nem Christi; cumque sic ad omnia fa

cienda contra Christum et institutio

nem Christi unctus sis, quid tum

unctio tua, dein Missa et consecratio

tua, aliud sunt quam blasphemia , et

tentatio Dei ? sicut tu nec sis verus

.

est défendu aux Prêtres de la donner à personne. Et dans

les assemblées même des Protestants et des Réformés, il s'en

faut beaucoup que tous participent à la Cène. Cependant

malgré cela les Ministres se gardent bion de croire et de

dire que leur Cène est imparfaite, parce qu'il en est peu qu

y participent.

(2 ) Qui ne voit combien le Diable cherche ici à tromper ?

L'argent que l'on donne au Prêtre, n'est pas le prix d'une

vente, mais une aumône qu'il reçoit de la main des fidèles.

Le sacrifice n'a point sur la terre de prix suffisant, mais on

fait cette charité au prêtre célébrant, pour l'aider à subsister,

parce que, selon Saint Paul , le Prétre vit de l'autel . Et

les Ministres eux-mêmes, soit parmi les Protestants, soit

parmi les Réformés, ne sont -ils pas payés pour exercer les

fonctions de leur ministère ? Et peut- on dire par là qu'ils

vendent la parole de Dieu, et qu'ils en font commerce ? Si

on le disait, ils rapporteraient, pour leur défense, comme

nous venons de le faire, l'autorité de Saint Paul ,



24 LA CONFÉRENCE

blement prêtre , ni le pain véritablement

le corps du Christ.

» Je ferai une comparaison : supposons

qu'on administre le baptême là où il n'y

a personne à baptiser ; qu'un évêque, par

exemple (selon la coutume ridicule ( 1 ) qui

a eu cours chez les Papistes) , s'avise de

baptiser une cloche ou une sonnette, c'est

à -dire chose qui ne peut ni ne doit être

baptisée : dis-moi , je te prie , serait -ce là

un véritable baptême ? Ici tu es bien

forcé de convenir que non. Car qui pour

rait baptiser ce qui n'existe point (2 ) , ou

ce qui n'est point personne apte à être

baptisée ? Quelle sorte de baptême serait

ce là , si , en versant de l'eau , je pronon

çais en l'air ces paroles : Je te baptise au

nom du Père, du Fils et du Saint

Esprit ? Qui donc, dans ce cas, recevrait

la rémission de ses péchés , ou le Saint

( 1 ) C'est une calomnie , l'Église ne baptise point les clo
ches : elle les bénit seulement, comme elle bénit les ornements

et les autres choses qui servent au service divin . Et c'est



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE , 25

sacerdos , nec panis verum corpus

Christi.

» Ponam similitudinem : Si quis

Baptismo uteretur, ubi non esset per

sona baptizanda; ut suffraganeus ali

quis (quemadmodum ridiculus mos

apud Papistas fuit) baptizaret campa

nam aut tintinnabulum , quod non po

test esse persona baptizanda, vel bap

tizabilis. Quæso le, dicas, essetne hic

verus baptismus ? Hic cogeris fateri

neutiquam esse. Nam quis potest hoc

baptizare quod non est, aut quod non

est persona baptizabilis ? Cujusmodi

hic esset baptismus, si in ventum pro

nuntiarem hæc verba, Baptizo te in no

mine Patris et Filii et Spiritus sancti ,

proprement pour avertir que les choses ainsi bénites ne

doivent pas servir à des usages profanes.

(2) Aussi ne baptise-t-on pas , et jamais l'on n'a baptisé ,

que quand il y a un sujet propre à recevoir le Sacrement du

Baptême. Et de même le Prêtre ne célèbre pas seul . Il offre

le sacrifice tant pour lui -même que pour les assistants :

Orate, fratres, ut meum ac vestrum sacrificium accepta

bile fiat apud Deum . Telle est une des prières du Prêtre.

3



26 LA CONFÉRENCE

Esprit ? L'air ou la cloche ? Il n'y a point là

de baptême, c'est palpable, encore que les

paroles du baptême soient prononcées, ou

que l'eau soit répandue, car il manque une

personne qui puisse recevoir le baptême.

Eh bien , que dirais-tu si dans ta messe il

en était de même , si tu prononçais des

paroles , croyant recevoir le sacrement, et

que toutefois tu ne reçusses que du pain

et du vin ? Car la personne qui doit rece

voir, l'Église, est absente ici ; et toi impie,

toi incrédule , tu n'es pas plus capable de

recevoir le sacrement que la cloche de

recevoir le baptême; enfin tu n'es rien

du tout quant au sacrement ( 1 ) .

» Tu diras peut- être : c'est vrai, je ne

confère pas le sacrement aux autres

membres de l'Église , mais je le prends

moi-même, je me le confère à moi-même.

Et il y en a plusieurs parmi les autres

qui , tout incrédules qu'ils sont, reçoivent

( 1 ) Fausseté ; car le Prêtre est au moins le Ministre du

Sacrement, comme il est le Ministre du Baptême.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 27

effunderemque aquam? quis ibi acci

peret remissionem peccatorum , aut

Spiritum sanctum ? aërne, an cam

pana ? Hic vel palpare potes, nullum

esse baptismum , etiam si verba bap

tismi pronuntientur, aut aqua super

fundatur : deest enim persona quæ

baptismum accipiat. Quid si idem ac

cideret tibi in tua Missa, ut verba

pronunties, putesque te sacramentum

accipere, et tamen non accipias nisi

panem et vinum ? Nam persona acci

piens, Ecclesia, non est ibi : et tu impius

et incredulus nihilo capacior es sacra

menti sumendi, quam campana est

baptismi accipiendi , adeoque plane

nihil es ad sacramentum .

» Hic forsan dices : etiam si aliis

in Ecclesia non porrigam Sacramen

tum, tamen ipse sumo, ipse mihi por

rigo. Et multi in coetu etiam Sacra

mentum, aut etiam baptisma accipiunt,

qui tamen increduli sunt, et tamen ibi



28 LA CONFÉRENCE

le sacrement ou le baptême; et cepen

dant c'est un vrai baptême, un vrai

sacrement qu'ils reçoivent . Pourquoi

alors, n'y aurait-il pas dans ma Messe

un vrai sacrement ? Mais ce n'est pas

la même chose : dans le baptême en effet

(même lorsqu'il est conféré dans un cas

pressant) , il y a au moins deux personnes ,

celle qui baptise et celle qui doit être bap

tisée , et souvent aussi plusieurs autres

membres de l'Église. Et la fonction de

celle qui baptise est telle , qu'elle commu

nique quelque chose aux autres personnes

de l'Église, au lieu de prendre pour elle

seule, au détriment des autres, comme

tu le fais, toi , dans ta Messe . Enfin tous

les accessoires de l'oeuvre principale sont

ici selon l'ordre et la règle de l'institution

du Christ : ta Messe, au contraire, est

opposée à l'institution du Christ ( 1 ) .

» En second lieu , pourquoi n'ensei

gnez-vous pas qu'on peut se baptiser soi

( 1 ) Mais où est- il marqué dans l'institution de l'Eucharis



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE .
29

est verus baptismus, et verum sacra

mentum . Quare tunc in mea Missa non

esset verum sacramentum ? Sed hoc

non est simile, quia in Baptismo sunt

(etiam si baptismus fiat in casu subitæ

necessitatis ut minimum duæpersonæ ,

baptizans et baptizandus; et sæpe multi

alii de Ecclesia. Et baptizantis offi

cium est ejusmodi, quod aliis de Ec

clesia quid communicat, ut membris,

non aliis subtrahens, sibi soli sumit,

sicut tu facis in Missa. Et omnia alia

quæ ibi geruntur, cum opus ipsum fit,

secundum jussum et modum institu

tionis Christi : tua autem Missa contra

institutionem Christi.

Secundo, quare non docetis, quod

quis possit baptizare seipsum ? Quare

ejusmodi Baptismum improbatis ?

>>

>

tie que tous les fidèles doivent coinmunier ? C'est aux Apo

tres comme Prêtres que Jésus -Christ dit : prenez et man

gez , etc , prenez et buvez , etc. Mais celui qui n'est pas

disposé fait beaucoup mieux de s'abstenir que de commu

nier; autrement, il mange et boit sa condamnation.

3 .



30 LA CONFÉRÉNCE

même ? Pourquoi condamnez -vous un

baptême de cette espèce ? Pourquoi reje

tez -vous la confirmation que, d'après vos

rites , on se donnerait à soi-même ? Pour

quoi la consécration ne vaudrait-elle rien ,

si quelqu'un se consacrait prêtre lui

même ? Pourquoi n'y aurait - il point d'ab

solution , si on s'absolvait soi-même?

pourquoi point d'onction , si un malade

à l'extrémité se la donnait à lui-même,

selon les formes usitées chez vous ? Pour

quoi point demariage si quelqu'un s'épou

sait lui-même, ou voulait forcer une fille

et prétendre que ce serait là un mariage,

même malgré la fille ? Car voilà bien,

avec l’Eucharistie, vos sept sacrements .

Or, si personne ne peut faire aucun de

vos sacrements ni en user pour soi-même,

comment expliques -tu que tu veuilles

faire pour toi seul ce sacrement suprême,

l'Eucharistie ?

» Il est vrai sans doute que le Christ

s'est pris lui-même dans le Sacrement, et



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 31

Quare rejicitis Confirmationem , si quis

more vestro confirmaret seipsum ?

Quare non valet consecratio , si quis

consecraret seipsum in sacerdotem ?

Quare non est absolutio, si quis absol

veret seipsum ? Quare non est unctio, si

quis in extremis juxta ritum vestrum

inungeret seipsum ? Quare non est

conjugium , si quis nuberet sibi ipsi vel

velit opprimere puellam , et dicere hoc

etiam invita puella debere esse conju

gium ? Hæc enim sunt vestra septem

Sacramenta. Si nunc nullum ex Sa

cramentis vestris aliquis ipse pro seipso

facere potest aut tractare, qui fit, ut

tibi soli hoc summum Sacramentum

facere velis ?

» Hoc quidem verum est , quod

Christus seipsum sumpsit in Sacra



32 LA CONFÉRENCE

que tout ministre quelconque, en le con

férant aux autres, le prend aussi pour

lui . Mais il ne le consacre pas pour lui

seul : il le prend de communauté avec

les assistants et avec l'Église , et tout se

passe conformément au Verbe de Dieu ,

selon l'ordre et le commandement du

Christ. Quand je parle ici de consécra

tion , c'est pour demander si un prêtre

peut consacrer et réaliser le sacrement

pour lui seul ; car je sais fort bien qu'une

fois la consécration faite, il peut en user

comme les autres : c'est une communion,

et la table du Seigneur est ouverte à tous.

De même, quand j'ai demandé si l'on

pouvait se donner l'onction et s'appeler

soi-même, je savais de reste qu'une fois

oint et appelé, on pouvait ensuite user de

sa vocation . De même encore, en parlant

de quelqu'un qui violerait une fille, j'ai

demandé s'il suffirait au mécréant d'ap

peler mariage cette conjonction ; mais je

sais fort bien que si la fille consent



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 33

mento , et quilibet Minister aliis por

rigens, etiam pro se sumit. Sed ipse

non consecrat Sacramentum pro se,

sed sumit una cum aliis et Ecclesia, et

hæc omnia fiunt in Verbo Dei, secun

dum jussum et ordinationem Christi.

Jam loquor de consecratione, an quis

ipse possit consecrare et conficere sibi :

quia satis scio quod, jam consecrato ,

singuli cum aliis possint uti, nam est

communio, et mensa Domini multis

communis. Sicut movi quæstionem , an

quis possit ungere et vocare seipsum ,

satis scio, quod vocatus et unctus, post

ea vocatione uti possit. Item quando

quis puellam stupravit, an satis sit,

quod ipse stuprator vocet hanc con

junctionem conjugium , nam bene scio,

quando puella in conjugium primum

consentit, quod postea conjunctio se

quens tori est conjugium .
))



34 LA CONFÉRENCE

d'abord au mariage, la conjonction qui

s'ensuit est un mariage. »

Dans cette angoisse , dans ce débat

contre le Diable ( 1 ) , je voulais repousser

l'ennemi avec les armes qui m'étaient

familières sous la Papauté ; je lui objec

tais l'intention et la foi de l'Église, foi

et intention auxquelles je m'étais con

formé en célébrant des Messes privées .

A supposer , disais- je , que je me sois

trompé dans ma foi et dans ma pensée,

encore est-il certain que la foi de l'Église,

la pensée de l'Église ont été en cela ce

qu'elles devaient être. Mais Satan , avec

plus de force et de véhémence : « Ah çà,

me dit -il, fais -moi donc voir où il est

écrit qu'un impie, un incrédule, puisse

officier à l'autel du Christ, et consacrer,

réaliser le sacrement dans la foi de l'É

glise (2 ) ? Où est- ce que Dieu a prescrit

ou ordonné cela ? Comment prouveras-tu

1 ) Cet endroit et toute la suite de cette conférence, tont



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 35

In his angustiis, in hoc agone con

tra Diabolum , volebam retundere hos

tem armis, quibus assuetus eram sub

Papatu ; objiciebamque intentionem et

fidem Ecclesiæ , scilicet quod Missas

privatas infide et intentione Ecclesiæ

celebrassem . Etiam si ego, inquam,

non recte credidi aut sensi, tamen in

hoc recte credidit, et sensit Ecclesia.

Verum Satan e contra fortius et vehe

mentius instans : « Age, inquit, prome

ubi scriptum est, quod homo impius,

incredulus , possit assistere altari

Christi, et consecrare ac conficere in

fide Ecclesiæ ! Ubi jussit aut præcepit

hoc Deus? Quomodo probatis, quod

Ecclesia intentionem tibi impartiatur

ad hanc tuam Missam privatam ? Si

nunc Verbum Dei non habes, sed ho

voir que Luther n'avait pas encore quitté l'Église , lorsqu'il
reçut cette apparition de l'Esprit malin ; mais c'en fut le

préliminaire.

( 2) Le Diable soutient là l'hérésie des Donatistes , en quoi

il fait son métier.



36 LA CONFÉRENCE

que l'Église te communique son inten

tion pour dire ta Messe privée? Et si ,

maintenant, tu ne possèdes pas le Verbe

de Dieu, si ta science vient des hommes

et non du Verbe, alors ta doctrine en

tière n'est que mensonge . Quelle impu

dence est la vôtrel vous faites tout cela

dans les ténèbres, vous abusez du nom

de l'Église ; et puis vous voulez défendre

toutes ces abominations en prétextant

de l'intention de l'Église. Tu as beau

m'alléguer l'intention de l'Église : l'Église

ne croit rien , ne pense rien en dehors du

Verbe et de l'institution du Christ, à plus

forte raison contre son esprit et son in

stitution ; c'est ce que j'ai déjà dit, et

Saint Paul l'a dit avant moi dans sa pre

mière aux Corinthiens, chap. II , tou

chant l'Église et l'assemblée des fidèles :

Nous possédons l'esprit du Christ.

» Or, de qui apprendras-tu que telle

ou telle chose est selon l'esprit et l'inten

tion du Christ et de l'Église, sinon du



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 37

mines hoc docuerunt sine Verbo, tunc

tota doctrina hæc est mendacium. En

audaciam vestram ! in tenebris geritis

hæc, et abutimini nomine Ecclesiæ ; ac

deinde omnes abominationes vultis de

fensas prætextu intentionis Ecclesiæ .

Deinde non est, ut tu doceas me in

tentionem Ecclesiæ . Ecclesia nihil

credit, non sentit extra Verbum et

institutionem Christi, multo minus

contra ipsius mentem et institutionem,

de qua supra dixi; Paulus enim dicit

1. Corinth . 2. de Ecclesia et cotu

piorum : Nos mentem Christi tenemus.

» Unde autem disces , aliquid esse

mentem et intentionem Christi et Ec

clesiæ, quam ex Verbo Christi, doc

4



38 LA CONFÉRENCE

Verbe de Jésus-Christ, de la doctrine et

de la confession de l'Église ? Comment

sais-tu que, selon l'intention et l'esprit

de l'Église, l'homicide, l'adultère , l'in

crédulité sont des péchés damnables,

comment sais-tu cela , et autre chose du

même genre , sinon par le Verbe de

Dieu ?

» Si maintenant, pour connaître l'in

tention de l'Église à l'égard des bonnes

ou des mauvaises actions, il faut s'en

rapporter au Verbe et au commande

ment de Dieu , combien plus grande la

nécessité de demander au Verbe de Dieu

ce qu'elle pense de la doctrine ! Pourquoi

donc dans ta Messe privée, ô blasphé

mateur ! contreviens-tu aux ordres et aux

paroles précises du Christ? Pourquoi

cherches -tu ensuite à couvrir ton men

songe , ton impiété, du nom et de l'in

tention de l'Église ? Et c'est de ces misé

rables couleurs que tu pares tes fictions,

comme si l'intention de l'Église pouvait



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 39

trina et confessione Ecclesiæ? Unde

scis intentionem et mentem esse Eccle

siæ , quod homicidium, adulterium ,

incredulitas, damnabilia sint peccata,

et similia, quam ex Verbo Dei ?

» Si nunc intentio Ecclesiæ de operi

bus recte aut secusfactisest colligenda

ex Verbo et jussu Dei , quanto magis

intentio de doctrina est colligenda ex

Verbo Dei ! Quare ergo in Missa pri

vata, blaspheme! contravenis claris

Verbis et ordinationi Christi, et pos

tea tuo mendacio, tuæ impietati præ

texis nomen et intentionem Ecclesiæ ?

Et misero hoc fuco tuum ornas coin

mentum, quasi inlentio Ecclesiæ sit

contra clara verba et institutionem

Christi. Quæ hæc est audacia prodi

giosa, utper tam impudens mendacium

nomen Ecclesiæ conspurces ?



40
LA CONFÉRENCE

être contraire aux paroles précises et à

l'institution du Christ ? D'où te vient

cette prodigieuse audace, de profaner

le nom de l'Église par un mensonge si

impudent ?

» Bref, tu es diseur de Messes, et tu

n'as été consacré tel par l'Évêque que

pour agir dans la Messe privée contre

les paroles précises et l'institution du

Christ, contre l'esprit , la foi et la con

fession de l'Église : donc ton onction est

tout ce qu'il y a de plus profane; elle n'a

rien de saint ni de sacré . En outre, elle

est plus vaine , plus inutile , et tout aussi

ridicule que le serait le baptême d'une

pierre , d'une cloche , etc. Et pour finir,

ajouta Satan, il est donc prouvé que tu

n'as pas consacré, mais que tu as seule

ment offert du pain et du vin, comme

les Païens; et que , par un trafic infâme,

insultant pour la divinité, tu as vendu

ton cuvre aux Chrétiens, servant ainsi

ni Dieu, ni le Christ, mais ton ventre.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 41

» Cùm igitur Missarius ad nihil

aliud unctus sis ab Episcopo, quam ad

faciendumper Missam privatam contra

verba clara et institutionem Christi,

contra mentem, fidem et confessionem

Ecclesiæ , tunc profanissima est, et

nihil sancti nec sacri habet hæc unctio .

Deinde vanior, inanior, et tam ridi

cula est hæc unctio, quam baptizatio

saxi, aut mutæ campanæ , etc. Atque

ultra ursit Satan, ergo non conse

crasti, sed solum panem et vinum (ut

Ethnici) obtulisti ; et per quæstum

turpissimum ac blasphemum Chris

tianis opus tuum vendidisti, serviens

non Deo, non Christo, sed tuo ventri.

Quæ est hæc inaudita abominatio in

ccelo et in terra ? >>

Hæc fere erat disputationis summa .



42 LA CONFÉRENCE ENTRE LUTHER, ETC.

Quelle est donc cette abomination , inouïe

au ciel et sur la terre ? »

Tel est à peu près le résumé de cette

discussion .



REMARQUES

SUR LA CONFÉRENCE

ENTRE

LUTHER ET LE DIABLE

CHAPITRE PREMIER

Que cette pièce est de Luther.

Il n'y a personne de bon sens qui ne crût ,

après avoir lu cette Conférence, que ceux qui

reconnaissent Luther pour le premier de

leurs Réformateurs, ne la rejetassent comme

une pièce supposée et faite exprès pour dé

crier sa doctrine. Cependant Dieu a permis,

pour les confondre, que Luther l'ait lui

même écrite, et qu'ils l'aient reçue comme un

ouvrage de Luther . En effet le Livre où cette



44
LA CONFÉRENCE

Conférence est rapportée , parut d'abord ( 1 )

en Allemand dès l'année 1533 , c'est-à-dire

environ treize ans avant la mort de (2) Lu

ther, qui , bien loin de se plaindre qu'on lui

ellt attribué ce Livre par malice , écrivit ( 3 ) à

Juste Jonas , son intime ami , pour le prier de

le traduire en Latin . Cette traduction fut faite

enº1534. Et après la mort de Luther, ses Dis

ciples, et principalement Philippe Melan

cthon , eurent soin de la mettre parmi ses

Euvres , qui furent imprimées en Latin à

Wittemberg.

Les Calvinistes, aussi bien que les Luthé

riens, reconnaissent que cette pièce est de

Luther. Hospinien , qui est un historien Cal

viniste , parle sur l'année 1533 de cette Con

férence, en ces termes (4) : Cette année Luther

mit au jour son Livre de la Messe privée et

de la Consécration des Prêtres, au commence

ment duquel il rapporte l'entretien qu'il eut

avec le Diable au milieu de la nuit, et il avoue

( 1 ) Tom. 6 de Luther, de l'impression d'Iéna, feuillet 82 .

( 2) Hospinien, 2 part. de son Histoire Sacram. , feuillet

131 de l'impression de Zurich, 1602.

(3) Just. Jonam. Tom 7, fol. 226 verso . Hospin ., p. 2

Hist. Sacram , ad an . 1546 .

(4) Hospin. , 2 part, Hist. Sacram ., fol. 131 .



ENTRE LUTHER ET LE Diable . 45

que c'estpar ce malin esprit qu'il a été averti

de plusieurs abus de la Messe privée. Cet au

teur ajoute que le sommaire de cette Confé

rence est que Luther a appris du Diable que

la Messe privée est une mauvaise chose, et

qu'ayant été convaincu par les raisons du

Diable, il l'a abolie .

M. Drelincourt , Ministre de Charenton

près Paris, dit à peu près la même chose ( 1 ) :

Le Serpent ancien attaqua Luther, et il s'en

promettait la victoire. Parce que le serviteur

de Dieu avait été prêtre, et que durant quinze

ans il avait célébré des Messes privées, il lui

prouve par des arguments invincibles que ces

Messes sont contre Dieu, et contre l'Écriture

divinement inspirée.

M. Claude (2) fait le même aveu : Luther,

dit-il , rapporte que s'étant une fois réveillé

pendant les ténèbres de la nuit, le Diable se

prit à l'accuser d'avoir fait idolâtrer le peuple

de Dieu, et d'avoir idolâtré lui- inême durant

quinze ans, qu'il avait dit des Messes privées.

M. Claude ajoute que Luther fut saisi d'une

violente agitation d'esprit, accompagnée d'une

( 1 ) Faux Pasteur, section 48 , pag. 373.

( 2) Défense de la Réformation , pag . 156 .



46 LA CO
NF
ÉR
EN
CE

sueur générale par tout son corps; et que la

confusion où il se trouva, lui ayant fait com

prendre que sa défense n'était pas solide... il

fit résolution de renoncer aux Messes pri

vées.

Enfin, quand les Luthériens d'Allemagne

reprochent aux Calvinistes que Zuingle a

appris d'un Ange , qui n'était ni noir ni

blanc , à expliquer dans un sens figuré ces

paroles, Ceci est mon Corps, les Calvinistes

repoussent ce reproche , en leur rappelant la

Conférence du Diable avec Luther .

Il est faux, dit Hospinien ( 1 ) , que Zuingle

passi cet Ange était blanc ou noir. Car

Zuingle ne parle d'aucun Ange; et quand il

en parlerait, qu'en voudrait conclure Hun

nius pour rendre notre doctrine absurde ? Ne

sait- il pas ce que Luther, dans le sixième

Tome de ses Euvres imprimées en Allemand

à léna, écrit au feuillet 83 non d'un ANGE,

mais du DIABLE MÊME, qui avait eu avec

lui un entretien durant la nuit, et qui l'avait

informé de beaucoup d'abus de la Messe des

Papistes ? dira - t - il que ce soit une tache à la

Secte des Luthériens ?

ne sût

( 1 ) Ibid ., fol. 26.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE .
47

Le même Historien , après avoir rapporté

le Sommaire de la dispute qu'eut le Diable

avec Luther, dit ( 1 ) que les Disciples de Lu

ther devraient se ressouvenir de cette dispute,

et cesser de reprocher à Zuingle son SONGE,

dans lequel il fut averti du vrai sens des pa

roles de la Cène, non par le Diable, comme

Luther le fut des abus et des superstitions de

la Messe, mais par un autre AvERTISSEUR,

comme lui-même l'écrit.

Et David Paréus, dont le Synode de Dor

drecht fait tant d'estime (2 ) , parlant des Lu

thériens, qui attribuent au Diable le songe

de Zuingle, use de ces termes (3 ) : Que ne pen

sent- ils plutôt eux -mêmes à ce que raconte

Luther de ses entretiens familiersavec l'Esprit

noir, qui est le Diable, et aux choses qu'il dé

clare ouvertement que le Diable lui a suggé

rées dans ses Conférences ? Qu'ils réfutent

donc la chanson ordinaire, et l'argument tant

rebattu des Papistes : « Luther, de son pro

» pre aveu, a appris de l’Esprit noir, qui est le

» Diable, les raisons pour lesquelles on doit

( 1 ) Hospin. , ibid ., fol. 131 .

( 2 ) Synod. Dordrac., sess . 99 .

( 3 ) David Pareus , lib. controvers. Eucharist., cap. 7.

p . 257.



48 LA CO
NF
ÉR
EN
CE

» condamner la Messe privée, et l'Onction des

» Prêtres ; donc la doctrine de Luther, tou

» chant la condamnation de la Messe, est

» diabolique. » Voilà , dis - je, à quoi il faut ré

pondre. Ils ne peuvent nier l’antécédent : car

les Papistes leur objecteraient la longue Lé

gende de Luther, touchant la Conférence qu'il

a eue avec l’Esprit noir, qui est le Diable, et

qu'il a lui -même décrite . Mais vous entendrez

aussitôt crier aux Luthériens, que c'est un so

phisme, parce que le vrai est toujours le vrai,

et ne devientpoint faux, quoiqu'il soit profére

ou suggéré par l'Esprit noir, qui est le Diable.

Pourquoi cela n'aurait-il pas plus de force

pour Zuingle, puisqu'il ne dit point, comme

Luther l'avoue de lui -même, que l'Esprit noir

lui eût rien suggéré, et que c'est une chose que

ses calomniateurs ne sauraient prouver?

1



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE .
49

CHAPITRE II

Que les Protestants ne doivent pas même

écouter Luther.

Après tous ces témoignages , on ne peut

douter que cette pièce ne soit de Luther .

Mais en même temps il y a lieu de s'étonner

que les Protestants , rendus à la seule lumière

de la saine et droite raison , aient pu regarder

Luther comme un homme dont Dieu s'était

servi pour rétablir la pureté de l'Évangile ( 1 ) :

car il ne faut que le sens commun, pourêtre

convaincu qu'on ne doit pas même écouter

celui qui se vante d'avoir appris du Démon

ce qu'il veut enseigner aux autres. Aussi

voit-on que les faux Prophètes ont toujours

dit , pour donner de l'autorité à leurs paro

les, qu'ils étaient inspirés d'en haut . Ce n'est

( 1 ) Calv., Rép. au liv. de Pighius, opusc. , col . 311 et

312. Bèze, liv . 1, Hist. Ecclés., p. 4. Drelincourt, Faux

Pasteur, sect. 3 , p. 13. M. Claude, Déf. de la Réform .,

2 part., p. 68 , etc.

5



50 LA CONFÉRENCE

qu'en supposant des entretiens secrets avec

la Déesse Égérie , que Numa Pompilius fit

recevoir au peuple Romain plusieurs choses

qui regardaient le culte des faux Dieux . Ce

n'est qu'en feignant de nouvelles révélations ,

que Montan séduisit tant de Chrétiens , et

Tertullien même , qui avait fait paraître avant

sa chute un si grand zèle pour l'Église . Ceux

qui suivirent Mahomet, ne crurent à ses dis

cours, que parce qu'il se vantait d'être un

grand Prophète , et qu'il avait assez d'adresse

pour leur persuader que l'Ange Gabriel lui

parlait souvent de la part de Dieu . Mais , sans

rechercher dans l'antiquité de semblables

exemples , on en trouve dans le dernier siècle,

où tant d'imposteurs se sont élevés contre la

doctrine de l'Église ( 1 ) . Carlostadt, qui avait

été un des premiers Disciples de Luther, et

qui avait entièrement rompu avec lui au

sujet de l'Eucharistie , osa bien dire , pour se

faire aussi des sectateurs , que c'était du Père

éternel qu'il avait appris le nouveau sens

qu'il donnait à ces paroles : Ceci est mon

Corps.

11 ) Kemnitius in Libello Domini, p. 214. Oziander Epit.

ent. 16 , p. 86.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 51

L'Histoire de tous les temps fait donc con

naître que , pour attirer l'attention des hom

mes, il faut leur persuader que ce qu'ils en

tendent vient de Dieu ; et jamais il n'y a eu

que Luther qui ait pu se faire croire , en dé

clarant , comme il fait, que le Démon est

son maître. Mahomet a beau dire que l'Ange

Gabriel est le sien , tous les Chrétiens ont

horreur de ses impostures . Carlostadt a beau

feindre que le Père éternel lui a fait entendre

le sens des paroles de l'institution de l'Eu

charistie , Luther se moque le premier de ce

fanatique ( 1 ) , et les Protestants (2 ) , aussi bien

que les Catholiques , le regardent comme un

insensé. Mais dès que Luther dit que c'est à la

persuasion du Diable qu'il a aboli les Messes

privées, alors tous les Protestants l'écoutent

avec respect , le regardent comme un Apo

tre (3) et soutiennent même, quand on les

presse , que le Démon lui a découvert une

vérité inconnue à toute l'Église . A quel éga

rement n'est-on pas sujet quand on aban

( 1 ) Luth . Tom. 3. Editionis len ., fol. 68 .

( 2) Alberus, l . cont. Carolostadios, 2. 4 et y 2. Sleïdan ,
1. 5 .

( 3 ) Calvin , Rép. au jer liv . de Pighius, opusc. 381. Dre

Jincourt, Faux Pasteur, sect. 3 , p. 11 .



52 LA CONFÉRENCE

donne , comme font les Protestants , la doc

trine de cette Église , pour ne suivre que

des nouveautés ? Et n'est-il pas visible que

Dieu les a livrés à un sens réprouvé, parce

qu'ils ont changé la vérité en mensonge ? ( 1 )

Au reste , s'ils avaient eu soin de consulter

l'Écriture sainte , qu'ils se vantent de suivre

uniquement, ils se seraient bien gardés d'é

couter ce que le Démon n'a suggéré à Luther,

que pour le perdre. En effet l'Apôtre S. Jean

recommande aux fidèles ( 2 ) de ne pas croire à

tout esprit, mais d'éprouver si les esprits sont

de Dieu. Ainsi , dès qu'on connaît que c'est le

Démon qui parle , comme Luther nous en

assure , il faut être sourd à tout ce qu'il dit .

S. Paul écrit aux Galates (3 ) que si un Ange

du Ciel annonce un autre Évangile que celui

qui a été annoncé, qu'il soit anathème. On doit

donc à plus forte raison rejeter ce que le

Démon annonce à Luther contre la doctrine

qui avait été annoncée jusques alors à tous les

fidèles sur le sacrifice de la Messe. Le même

Apôtre, qui dit aux Corinthiens (4) que Satan

( 1 ) Rom . , 1 , 25 , 28 .

(2 ) 1 Joan . , 4 , 1 .

( 3 ) Gal . , 1 , 8.

( 4) 1 Corinth ., 11 , 14.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 53

se transforme en Ange de lumière pour nous

tromper, n'a pas cru les devoir avertir de ne

le pas écouter, lorsqu'il leur parlerait comme

Satan , et qu'ils le reconnaîtraient pour tel ;

parce qu'il jugeait bien que des hommes rai

sonnables ne se laisseraient jamais surpren

dre aux discours de ce malin Esprit , tant

qu'il leur parlerait à découvert . Il est donc

étonnant que Luther, sachant que c'était

Satan même qui lui parlait , l’ait écouté avec

tant de soumission ; il est encore plus éton

nant que tous les Protestants aient pu se per

suader que Luther fût envoyé de Dieu pour

réformer l'Église , après les avoir assurés que

Satan est le premier Docteur de cette nou

velle réforme.

Enfin les Protestants n'eussent jamais pu

croire que le Démon eût dit la vérité à Lu

ther, s'ils avaient fait une sérieuse réflexion

sur la manière dont Notre-Seigneur réfute les

Pharisiens, quand ils l'accusent de chasser les

Démons раг la puissance du Prince des Dé

mons ( 1 ) . Comment, leur dit- il, Satan peut- il

chasser Satan ? et si un Royaume est divisé

contre lui-même, il est impossible qu'il se sou

( 1 ) Marc . , 3 , 23 , 24, 26.

5 .



54 LA CONFÉRENCE

tienne : si donc Satan se soulève contre lui

même, le voilà divise ; il est impossible qu'il

subsiste, et il faut que sa puissance finisse . Ce

discours de Jésus-Christ montre évidemment

que le Démon ne peut vouloir abolir une chose

dont il est lui-même l'auteur. D'où il faut

conclure que , puisqu'il a suggéré à Luther

d'abolir les Messes privées , il n'en a pas été

l'auteur, autrement il se serait détruit lui

même : ce qui ne peut lui arriver suivant la

doctrine de Jésus-Christ . C'est donc pécher

contre le Saint Esprit , à l'exemple des Pha

risiens , que de soutenir, comme font les Pro

testants, que les Messes viennent du Démon :

et s'ils avaient raisonné ou en Chrétiens ou

même en personnes raisonnables, jamais ils

ne se seraient séparés de l'Église catholique ,

parce qu'ils auraient vu que le Démon ne

pouvant combattre que ce qui est saint, il

fallait de nécessité que les Messes qu'il vou

lait abolir fussent saintes .

Mais, sans alléguer ici l'Écriture , ce que

Luther écrit des Sacramentaires, ou de ceux

qui nient la présence réelle de Jésus-Christ

dans l'Eucharistie , montre assez que lui

même ne devait pas seulement être écouté .

Car ce nouveau Docteur, ne pouvant souffrir

1



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 55

que d'autres que
lui se mêlassent de faire les

Réformateurs , dit, pour donner de l'horreur

des Sacramentaires , que ( 1 ) le Diable a parle

par leur bouche. Si donc Luther veut qu'on

rejette la doctrine des Sacramentaires parce

qu'elle vient du Diable , quoique aucun d'eux

n'ait dit qu'elle en venait , peut-on sans folie

écouter Luther et suivre sa doctrine, après

qu'il a déclaré hautement qu'il la tenait du

Diable même ? C'est néanmoins ce que font

tous les Protestants ; et Luther a tant d'au

torité sur leur esprit, qu'ils aiment mieux le

croire , quoique le Démon ait prévalu contre

lui, que d'écouter l'Église Catholique, contre

- laquelle Jésus-Christ a promis (2) que les

portes d'Enfer ne prévaudraient jamais. Mais

rien ne fait mieux voir jusqu'où va leur pré

vention et leur aveuglement, que les diffé

rents moyens dont ils se servent pour justi

fier Luther.

( 1 ) Luth . Tom. 7 , fol. 212 .

(2) Math ., xvj , 18.



56 LA CONFÉRENCE

CHAPITRE III

Que les Protestants s'efforcent en vain de

justifier Luther.

Les uns disent que cet entretien de Luther

avec le Diable n'est qu'un songe : mais, pour

parler ainsi, il faut ne l'avoir pas lu, car Lu

ther assure lui-même ( 1 ) , qu'il était bien

éveillé, lorsque le Diable vint disputer avec

lui . D'ailleurs, quand on supposerait, contre

le témoignage de Luther, que ce fût un

songe, la cause des Protestants n'en serait pas

meilleure, puisqu'il serait toujours certain

que Luther aurait cru à ce songe : ce qui est

indigne non-seulement d'un Chrétien , mais

d'un homme tant soit peu raisonnable .

D'autres prétendent que c'est unefigure de

Rhétorique, ou une Parabole, dont Luther

s'est servi pour mieux représenter les trou

bles de sa conscience, qui lui reprochait

( 1 ) Tom. 7 , fol. 228.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 57

d'avoir dit si longtemps des Messes privées ,

ou même pour faire connaître les accusations

que le Diable formerait contre lui au Juge

ment de Dieu . Luther, dit M. Claude ( 1 ) ,

suivant le style des Moines de ce temps -là,

qui avaient accoutumépar FIGURE DE RHÉTO

RIQUE de remplir les livres de leurs exploits

contre le Diable, rapporte que s'étant une fois

réveillé pendant les ténèbres de la nuit, le

Diable se prit à l'accuser d'avoir fait idolâ

trer le peuple de Dieu, et d'avoir idolâtré lui

même durant quinze ans qu'il avait dit des

Messes privées. Il (2) n'y a rien en tout cela

qui s'éloigne du devoir d'un homme de bien,

ni qui ne soit entièrement innocent, soit qu'on

prenne cette narration au pied de la lettre ,

soit qu'on la prenne comme une espèce de F1

GURE ou de PARABOLE. Il dit que le Diable

l'accusait dans son coeur ; cela signifie qu'il se

représentait lui-même, dans sa conscience, les

accusations que le Démon pourrait un jour for

mer contre lui devant le Tribunal de Dieu, etc.

Voilà ce que dit M. Claude pour défendre

Luther .

( 1 ) Défense de la Réformation , pag. 1 , 6 .

(2 ) Pag . 137.



58 LA CONFÉRENCE

Mais , jamais Orateur a-t-il donné l'exemple

d'une pareille figure de Rhétorique, et

M. Claude lui-même n'avoue-t-il pas que cette

manière d'exprimer les choses sous la forme

d'un combat contre le Diable, est un peu éloi

gnée de l'usage commun? on n'a donc qu'à

lire Luther, pour voir qu'il n'a voulu faire

qu'un récit simple et naïf de ce qui s'était

passé dans sa Conférence avec le Diable, et

non pas une Parabole . Car la Parabole feint

une chose pour en faire entendre une autre ;

et il paraît que Luther parle en cet endroit à

découvert de ce qui lui est arrivé . Il ne dit

pas , comme lui fait dire M. Claude , que le

Diable l'accusa dans son cæur ; mais qu'une

nuit, étant bien éveillé, le Diable vint disputer

avec lui . Il rapporte les paroles de ce mau

vais Esprit , avec les réponses qu'il lui fit;

et ces réponses font connaître qu'il n'était

nullement en peine sur le sujet des Messes

privées , lorsque le Diable s'avisa de l'en faire

douter : il assure même qu'il les avait dites de

bonne foi jusqu'alors ( 1). Ce qui marque que

sa conscience n'en était point agitée ; et

qu'ainsi M. Claude a tort de dire que le récit

( 1 ) Tom. 7, fol. 228 vers . et 229 rect .



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 59

de Luther sur son entretien avec le Diable ,

soit une Parabole, pour expliquer les agita

tions intérieures de sa conscience au sujet des

Messes privées.

Une seconde raison pour montrer que ce

ne saurait être une Parabole, est que Luther

(après avoir rapporté les arguments du Dé

mon , comme des choses qui lui étaient nou

velles , et qui le persuadaient à mesure qu'il

les entendait , et après avoir expliqué toute la

suite de leur dispute) , assure ( 1 ) qu'il est pres

que impossible de soutenir en ces occasions

l'impétuosité du Démon.

Mais une observation , qui suffit seule pour

convaincre tous les esprits raisonnables que

Luther n'a point voulu faire une Parabole,

est qu'il dit , après avoir fait le récit de sa

Dispute avec le Diable ( 2 ) , qu'Empserus,

Ecolampade, etplusieurs autres ont perdu la

vie dans de semblables disputes.

Ce n'est donc pas , et ce ne saurait être une

Parabole. Aussi M. Claude avoue que celle

là serait fort extraordinaire ; et comme il

prévoit bien que les gens de bon sens ne

( 1 ) Ibid ., 1 , fol. 230.

( 2 ) Tom . 7 , fol. 333 .



co LA CONFÉRENCE

s'y tromperont pas , il tâche de surpren

dre les faibles , en alléguant un exemple

par lequel il prétend montrer ( 1 ) , que les

Moines de ce temps - là remplissaient leurs li

vres de leurs exploits contre le Diable. Il tire

cet exemple de S. Antonin (2 ) , qui rapporte ,

» que S. Dominique trouva une nuit le Diable

» lisant un papier ; qu'il lui recommanda par

» Jésus-Christ de lui montrer ce qu'il lisait ;

» à quoi le Diable obéit au nom de Jésus

» Christ ; et que S. Dominique ayant vu ce

» papier, s'en servit utilement pour corriger

» les Religieux de certains défauts que le

» Diable avait remarqués , pour leur en faire

» reproche au Jugement de Dieu . » Cela se

peut (pour user des termes de M. Claude)

appeler un exploit d'un Moine contre le Dia

ble, car ce Saint force le Diable au nom de

Jésus-Christ de lui déclarer ce qu'il voulait

tenir secret jusqu'au jour du Jugement . Au

lieu que Luther, bien loin de se signaler

contre le Diable par quelque victoire, avoue

que le Diable l'a vaincu par ses raisons : de

sorte que cela se peut appeler Exploit du

Diable contre un Moine.

( 1 ) Déf. de la Réform ., p. 138.

( 2) S. Ant.Chron ., 3. part . , tit. 23 , cap. 4. 6 .



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 61

Ce qui est bien différent de ce qui arriva ,

dit -on , à S. Dominique : le Diable ne le voulait

pas instruire , et ce mauvais esprit ne lui

donna le papier qu'il tenait , que par la force

qu'a toujours sur lui le nom de Jésus-Christ .

Sans cela il n'eût int fait connaître à

S. Dominique les défauts de ses Frères , parce

qu'il ne dit jamais une vérité utile que par

contrainte . C'est pourquoi M. Claude , qui le

sait , s'est bien donné de garde , dans le rap

port de cette histoire ( 1 ) , d'exprimer, comme

fait S. Antonin , que ce fut au nom de J.-C.

que le Diable obéit à S. Dominique, de peur

qu'il ne parût alors que le Diable avait été

forcé, et afin qu'on pût croire qu'il avait in

struit S. Dominique , comme il avait instruit

Luther. Mais la manière dont le Diable

aborda Luther, fait bien voir qu'il ne l'a

borda que pour séduire . Luther ne l'appelait

point ; le Diable lui exposa ses raisons sans y

être forcé; Luther exposa les siennes avec le

plus de force qu'il put . Enfin il céda ; et c'est

sur les instructions d'un tel Maître qu'il a fait

abolir, par ceux qui l'ont suivi , le sacrifice de

la Messe .

( 1 ) Déf. de la Réform ., 138 .

6



62 LA CONFÉRENCE

Au reste , quand on accorderait à M. Claude

tout ce qu'il veut , c'est-à-dire que ce récit de

Luther n'est qu'une Parabole, les choses n'en

iraient pas mieux pour la Réforme; car , dans

cette Parabole, le Diable fait toujours le pre

mier personnage , qui est celui de Maître, et

Luther n'y paraît que comme un Disciple

trop soumis . Cela , comme on voit , n'est pas

fort avantageux pour des gens qui regardent

Luther comme leur premier Réformateur; et

M. Claude dira tant qu'il lui plaira , pour

éblouir ses lecteurs, qu'il n'y a rien en tout

cela qui s'éloigne du devoir d'un honnête

homme, ou qui ne soit du mouvement d'une

bonne conscience ; il ne le fera jamais croire à

ceux qui ont tant soit peu de sens . Aussi

M. Pajon , homme habile, et Ministre d'Or

léans , s'est bien donné de garde, dans sa ré

ponse au Livre des Préjugés, de relever l'en

droit où il est parlé de cette conférence du

Diable avec Luther ; il a bien vu qu'il valait

mieux se taire que d'imiter M. Claude, en ne

disant que des choses absurdes , aussi contrai

res à la raison qu'au récit de Luther.

Un Ministre Anglais ( 1 ) a

( 1 ) Mortonus in Apol. Anglicana, part. 1. lib. 2. cap . 21 .

cru se tirer

pag . 351 .



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 63

d'embarras , et en même temps persuader aux

simples que la Messe était une invention du

Diable , en nous objectant qu'on trouve dans

les écrits de Surius , qu'un jour le Diable

ayant pris la figure d'un Ange , s'apparut à

un certain Abbé, et l'exhorta à célébrer la

Messe.

Mais il n'y a qu'à lire cette histoire , pour

y voir tout le contraire de ce que ce Ministre

veut établir, et pour être convaincu de sa

mauvaise foi. Voici comme la chose est rap

portée dans Surius au premier jour de

Juin : ( 1 ) « Le saint homme Siméon eut ordre

» d'aller sur le mont Sinaï, et d'y demeurer

» quelque temps : il fit ce qu'on lui comman

» dait ; et l'Ennemi ancien lui dressa de nou

» veaux piéges pour le surprendre . Le Démon

» l'exhorta une nuit à célébrer la Messe :

» mais Siméon , qui n'était ni endormi ni

» éveillé tout à fait, lui soutint que per

devait ce ministère

» sans avoir l'ordre de Prêtrise . L'Ennemi

» redoubla ses instances , en lui disant qu'il

» était Ambassadeur de Dieu ; que Jésus

» Christ voulait cela et qu'il ne fallait pas que

» sonne ne exercer

( 1 ) Apud Sur . , ad. 1. Junii .



64 LA CONFÉRENCE

» ce saint lieu fût privé plus longtemps d'un

» tel ministère . Comme il vit que Siméon lui

» résistait toujours , alors , aidé d'un autre

» Démon , il le tira du lit , et après l'avoir bien

» éveillé , il le traîna devant l'Autel , où il le

» revêtit de l'Aube. Mais sur la manière de

» mettre l'Étole il y eut de la contestation :

» le Démon prétendait la mettre à Siméon ,

» comme la met le Prêtre ; et Siméon au con

» traire soutenait qu'elle ne devait lui être

» mise , que comme la met le Diacre . Enfin le

» Serviteur de Dieu étant revenu à soi , chassa

» l'Ennemi par la force de la prière et par le

» signe de la Croix. »

On peut voir maintenant quelle différence

il se trouve entre l'histoire du Moine Siméon,

et celle du Moine Luther. Il est vrai que le

Démon tente ces deux Moines pour les por

ter à commettre un grand crime . Il veut que

le premier, qui n'est que Diacre , dise la

Messe, c'est - à -dire fasse une chose que Jésus

Christ n'a permis qu'aux Prêtres de faire ; et

il veut que le second , qui est Prêtre , non -seu

lement ne dise plus la Messe , mais qu'il re

garde encore comme une horrible idolâtrie,

ce sacrifice de la nouvelle loi , que Jésus-Christ

a institué la veille de sa mort, et que l'Église



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 65

Catholique a toujours célébré avec tant de

vénération .

Voilà donc comme le Démon tente deux

Moines : mais Siméon résiste à la tentation ,

comme doit faire un Disciple de Jésus-Christ ;

et Luther y succombe malheureusement,

comme un homme sans foi. Siméon ne veut

pas seulement écouter le Démon, quoiqu'il

eût pris la figure d'un Ange, et qu'il se vantât

d'être Ambassadeur de Dieu . Luther, au con

traire , n'ignore pas que c'est Satan même qui

lui parle , il l'écoute cependant comme un

Disciple fidèle écoute son Maître . Siméon dé

couvre tous les artifices du Démon, dès que le

malin Esprit lui parle contre l'ordre établi

dans l'Église; et Luther renverse cet ordre

dès que le même Esprit , cet Esprit de trouble

lui inspire de le renverser . Enfin Siméon se

sert , pour chasser l'ennemi , des armes ordi

naires du Chrétien , c'est- à -dire, de la prière

et du signe de la Croix ; et Luther n'a pas la

orce de faire la même chose , parce que d'a

bord il a donné trop d'entrée au Démon :

Dans cette détresse, dit-il, et dans ce combat

contre le Diable, je voulais repousser cet en

nemi, avec les armes auxquelles j'étais accou

tumé sous la Papauté. S'il avait été sage et

6 .



66 LA CONFÉRENCE

fidèle à la foi, dès que le Diable commença à

lui parler, il se serait servi ( 1 ) du bouclier de

la foi, pour éteindre tous les traits enflammés

de ce malin Esprit; il aurait pris (2) l'épée

spirituelle, qui est la parole de Dieu, pour dé

truire tout ce que le Démon lui disait ; et en

fin il aurait eu pour le chasser (3 ) recours à la

prière et au nom de Jésus-Christ . Mais ce

malheureux Moine, oubliant les veux qu'il

avait faits au baptême , de renoncer à Satan ,

se laisse prendre à ses vains discours, et au

lieu (4) de marcher comme un enfant de lu

mière, il suit aveuglément la voie où le con

duit le Prince des ténèbres .

Il paraît donc que le Ministre Anglais a fal

sifié l'histoire du Moine Siméon , en rappor

tant simplement que le Démon l'avait voulu

obliger à dire la Messe , d'où il veut faire con

clure que c'était la première fois qu'on l'eût

dite : au lieu qu'il est rapporté que ce saint

Religieux refusa de la dire , parce qu'il n'était

pas encore Prêtre . Preuve donc que
le Prêtre

la disait ordinairement ; et que si le Démon a

( 1 ) Ephes . 6 , 16 .

( 2) V. 17 .

(3) V. 18 .

(4) Eph. 5,8 .



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 67

voulu persuader à Siméon de la dire , ce n'a

pas
été pour lui faire faire une chose qui fût

mauvaise en soi , mais pour le porter à en faire

une qui ne lui était pas encore permise , parce

qu'il n'avait pas reçu l'ordre de Prêtrise ,

auquel est attachée la puissance de cé

lébrer la Messe . Au reste cet Autel, cette

Aube, cette Étole, cette façon de la mettre,

et toutes les autres circonstances rapportées

dans Surius, prouvent qu'on disait la Messe

avec les mêmes ornements dont on se sert de

puis si longtemps , et même sur un Autel . On

voit par la Messe n'est pas inventée par

le Diable, pour tromper le Moine Siméon ;

et s'il l'a voulu séduire , ce n'a été qu'en pous

sant ce Diacre à abuser de l'Autel et des habits

sacerdotaux , pour faire une chose qui n'est

permise qu'aux seuls Prêtres . Aussi Calvin

demeure d'accord qu'on célébrait la Messe

bien longtemps avant que le Démon eût tenté

le Moine Siméon , puisque ce Religieux ne

vivait ( 1 ) qu'au commencement de l'onzième

siècle , et que Calvin dit (2) que dès le com

mencement de l'Église Chrétienne on a in

là
que

1 ) Apud Surium , ibid . sub. fin .

( 2) Comment, sur le 28 vers. du Ch . 4 de l'Évangile de
Saint Jean.



68 LA CONFÉRENCE

venté la cérémonie de sacrifier Jésus - Christ.

Pourquoi, disent quelques Ministres , bla

mer Luther de ce qu'il a eu un entretien avec

le Démon ? La même chose n'est-elle pas arri

vée à Jésus-Christ dans le désert ? Cette com

paraison est bien odieuse ; et c'est se jouer de

la Religion que de parler ainsi . Il est vrai que

Jésus-Christ a été tenté ; mais il l'a été , dit

S. Paul , ( 1 ) sans être sujet à aucun péché : et (2)

comme il a pris notre nature, pour détruire

par sa mort celui qui avait l'empire de la mort,

c'est-à - dire, le Diable ; il a voulu aussi être

tenté , pour nous apprendre par son exemple

à résister à la tentation , et à n'écouter jamais

les suggestions , ni les discours du Diable , qui

doivent toujours être suspects à un Chrétien .

Jésus- Christ, pressé de la faim , dit S. Chry

sostome , ( 3 ) ne fait pas néanmoins ce que le

Démon lui inspire, pour nous apprendre que

nous ne devons jamais rien croire de ce que

nous conseille cei ennemi. Comme c'est
par

là

qu'Adam a offensé Dieu, et a violé son ordon

nance, Jésus- Christ nous fait voir qu'il ne fau

drait pas écouter le Démon , quand même il ne

( 1 ) Heb. 4. 15 .

(2 ) Heb. 2. 14 .

(3 ) S. Chrysost, hom. 13. in Matth



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 69

nous porterait pas à désobéir à Dieu . S. Atha

nase ( 1 ) ajoute qu'il ne faut jamais écouter ce

malin Esprit, quoiqu'il allègue l'Écriture pour

appuyer ce qu'il dit, parce que son intention

est toujours mauvaise . Encore, dit ce Père , que

l'hérétique emprunte de l'Écriture sainte ses

manières de parler, il doit toujours être sus

pect : et comme son esprit est corrompu , le

Saint Esprit lui dira : Pourquoi racontes - tu

mes jugements,et pourquoi mon testament est

il dans ta bouche? aussi voit-on que Notre

Seigneur ferma la bouche au Démon, qui se

servait de l'Écriture sainte en lui parlant.

( 1 ) L. de Synod. Arim , et Seleuc.



70 LA CONFÉRENC
E

CHAPITRE IV

Au temps de la Conférence avec le Diable,

Luther était encoredans le sein de l'Église

Catholique.

Si Luther, au lieu d'écouter les faux raison

nements que le Démon tirait de l'Écriture

contre le Sacrifice de la Messe , eût repoussé

cet ennemi de la vérité , comme avait fait Jésus

Christ , il ne serait pas devenu l'auteur d'un

schisme , qui a tant causé de maux à l'Église

et à l'État; et les Protestants participeraient

encore avec nous au même sacrifice. Ce qu'il

y a de plus déplorable , c'est que tous les Doc

teurs de la nouvelle Réforme ne se servent

contre la Messe, que des passages dont le Dé

mon s'est servi pour obliger Luther à l'abolir,

et ont tellement accoutumé l'esprit de leurs

auditeurs aux fausses explications qu'ils don

nent à ces passages, que quand ceux qu'ils ont

séduits viennent à lire le récit que
Luther a

fait de sa Conférence avec le Démon, ils ne



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE .
7

I

peuvent s'empêcher de dire que le Démon

avait raison , le reconnaissant ainsi , sans y

penser, pour leur premier Réformateur : par

là il n'a pas eu besoin de se transformer en

Ange de lumière pour les décevoir .

D'autres Ministres, pour empêcher qu'on

ne croie que ce soit par les avis du Démon

que Luther a commencé sa Réforme, assurent

qu'il avait condamné les Messes privées , avant

même que le Diable en eût conféré avec lui :

et ils prétendent le prouver en disant que son

( 1 ) livre de la Captivité de Babylone, et celui

par lequel il confirma les Augustins de Wit

temberg dans la pensée d'abolir la Messe pri

vée , avaient paru longtemps avant qu'il eût

composé celui où il parle de sa Conférence

avec le Diable .

Il est vrai que ce dernier livre n'a été écrit

que longtemps après les deux autres : mais il

est vrai aussi qu'il avait eu cet entretien avec

le Diable , avant qu'il eût pensé à écrire ces

deux ouvrages, ni aucun autre contre les

Messes privées . Car en premier lieu , il appelle

lui-même cet entretien (2) une Dispute : et

( 1 ) Liber de Captiv. Babyl. et Liber de Abroganda

Missa privata . Luth. , tom. 2.

( 2 ) Tom . 7 , fol. 230.



72 LA CONFÉRENCE

s'il avait été du sentiment du Diable sur les

Messes privées , avant que de l'entretenir, leur

accord aurait été fait et il n'aurait pas fallu

disputer sur ce point , comme ils firent. En

second lieu , il paraît que , quand il eut cet

entretien avec le Diable, il croyait encore

qu'il y avait sept Sacrements ; car le Diable en

tire un argument contre lui : ( i ) Ce sont là,

lui dit- il , vos sept Sacrements. Or il est cer

tain
que dans son livre de la Captivité de Ba

bylor.e, il ne parle plus en homme qui croit

qu'il y a sept Sacrements ; il le nie même for

mellement : Avant tout, (2 ) dit-il , il faut que

je nie qu'il y ait sept Sacrements, et que je n'en

admette pour le présent que trois, savoir le

Baptême, la Pénitence et le Pain . D'où il suit

nécessairement qu'il n'a écrit son livre de la

Captivité, qu'après sa Conférence avec le Dia

ble : car si , dès le temps de cette Conférence,

il n'avait cru que trois Sacrements, le Diable

aurait mal argumenté contre lui , d'alléguer

qu'il en croyait sept .

Il est clair aussi que le livre qu'il écrivit

aux Augustins de Wittemberg sur l’Abolition

( 1 ) Ibid ., fol. 229.

( 2 ) De Captiv. Babyl., tom. 2 .



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE , 73

des Messes privées, n'a été fait qu'après cette

Conférence, puisque dans ce livre il parle con

tre les Messes privées , et que dans la Confé

rence il les soutient de toute sa force contre

le Diable .

Il paraît même , par les arguments dont ils

se servent l'un et l'autre, que Luther était en

core dans l'Église . ( 1 ) N'ai-je pas reçu , dit-il

dès le commencement, l’onction et la consé

cration des mains de l'Évêque? N'ai-je pas

fait toutes ces choses par le commandement

de mes Supérieurs ?... Pourquoi n'aurais -je

pas consacré, puisque j'ai prononcé sérieuse

ment les parolesde Jésus - Christ ? -Cela marque

évidemment qu'il était encore dans l'Église;

aussi le Diable , dans cet endroit, lui parle en

ces termes (2) : C'est ce que ni toi, ni aucun

autre Papiste nepeutnier, et dans un autre (3) :

mais toi qui es un impie, et qui ne connais pas

Jésus -Christ, tu es là debout tout seul, et tu

t'imagines que Jésus - Christ a institué pour toi

seul le Sacrement, et un peu plus loin (4) : Tout

le reste de l'Église, qui ne sait pas même que

( 1 ) Tom. 7 , fol. 228 .

( 2 ) Ibid .

13) Ibid. , fol. 129 .

( 4) Ibid .

7



74
LA CONFÉRENCE

tu dis la Messe, n'apprend rien par toi, et ne

reçoit rien de toi ; mais toi, seul dans un coin ,

sans rien dire, tu manges seul , tu bois seul.

Ces paroles ne montrent-elles pas très- claire

ment que Luther disait encore alors des Messes

privées ? Et vers la fin de son récit, il dit ( 1 ) :

Dans cette détresse et dans ce combat contre

le Diable, je voulais repousser cet ennemi avec

les armes auxquelles j'étais accoutumé sous la

Papauté, et je lui objectais l'intention et la Foi

de l'Église... Je veux , lui disais-je , que je

n'aie pas cru comme il fallait croire, et que

je me sois trompé dans ma pensée ; l'Église,

néanmoins, a cru en cela comme il fallait

croire, et ne s'est pas trompée.

Il marque (2) même que le Diable, en cet

endroit, redoublant ses efforts, le pressa avec

plus de véhémence qu'auparavant, de montrer

où Dieu avait commandé de consacrer en la

Foi de l'Église; comment il prouverait que

l'Église lui communiquait son intention pour

une Messe privée ; et que s'il n'avait point la

parole de Dieu, il fallait que les hommes

l'eussent enseigné sans cette parole, et que sa

doctrine sur les messes privées ne fût qu'un

( 1 ) Tom . 7 , fol. 129.

(2 ) Ibid .



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 75

mensonge. D'où il résulte que le Démon lui a

donné le premier scrupule sur les Messes pri

vées, et les premiers enseignements qui lui

ont servi à prétendre réformer l'Église sur ce

point .

Aussi avons-nous vu qu'Hospinien ( 1 ) et

M. Drelincourt (2) disent que ce fut du Diable

que Luther apprit que les Messes privées

étaient contre l'Écriture, et qu'il les fallait

abolir. En effet, il ne se sert, dans tous les

écrits qu'il a faits contre les Messes privées ,

que des arguments que le Diable lui a suggé

rés dans cette Conférence. Ainsi ceux qui

regardent Luther comme un des premiers

réformateurs de l'Église, doivent aller plus

loin , et reconnaître le Diable pour l'auteur de

cette Réforme. Et Messieurs de la Religion

Prétendue Réformée ont beau dire qu'ils ne

suivent pas la doctrine de Luther : car, outre

qu'ils la suivent en ce point, il est certain qu'ils

l'ont toujours mis entre leurs premiers Réfor

mateurs, suivant le sentiment de Calvin ( 3) ,

( 1 ) Hospin. , 2 part., Hist. Sacr ., fol. 131 .

(2) Faux Pasteur, sect. 48, p. 373 .

(3 ) Sæpe dicere solitus sum , etiamsi me Diabolum vo

caret ( Lutherus) me tamen hoc illi honoris habiturum , ut

insignem Dei servum agnoscam . Calvin , dans sa lettre du

25 novembre à Bulinger.



76 LA CONFÉRENCE

qui proteste que, quand Luther l'appellerait

Diable, il le respecterait comme un grand ser

viteur de Dieu .

D'ailleurs l'union que les Calvinistes ont

faite avec les Luthériens , marque bien qu'ils

ont reconnu Luther pour un homme de Dieu ,

et qu'ils n'ont point eu d'autres raisons pour

cela , que celles de Calvin , qui ( 1 ) fonde le grand

respect qu'il a pour lui , sur la fermeté avec

laquelle ila seulattaqué toute l'Église Romaine.

Or il est évident qu'il ne l'avait pas encore

attaquée dans sa doctrine , lorsqu'il eut cette

Conférence avec le Diable , puisqu'il admettait

tous les Sacrements qu'elle reçoit , et que pour

justifier au Démon qu'il disait valablement

des Messes privées , il alléguait qu'il les disait

en la foi de cette Église . Il n'avait donc encore

écrit aucun des livres qu'il a publiés contre

elle , et qui lui ont fait donner par Calvin et

par ses Sectateurs (2) ces grands noms d'Apô

tre et de Serviteur de Dieu.

On demandera peut-être ici d'où vient

Luther n'a parlé de cette Conférence, que

que

( 1 ) Calvin, dans sa défense contre Westphal, col. 1794 de

us opusc, imprimés à Genève en 1611 , par Jacob Stoër.

(2) Bèze, tom , i de son Hist. Ecclésiast. , p. 4. Hospin .,

2 part., Hist. Sacrament. fol. 127 verso .



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE.
77

dans le dernier des trois ouvrages qu'il a faits

contre les Messes privées. Mais il est facile de

répondre à cette question . Il n'avait garde,

lorsqu'il commença d'écrire contre les Messes

privées , d'alléguer que le Diable était auteur

de cette doctrine ; et quoiqu'il fût déjà per

suadé (comme on le verra dans la suite) que

le Diable pût enseigner dans l'Église et y faire

l'office de Pasteur, il ne voyait pas le monde

encore disposé à recevoir les enseignements

d'un pareil maître . C'est pourquoi quand il

écrivit (1) , en 1520 , son livre de la Captivité,

et (2) en 1521 , celui qu'il adressa aux Augus

tins de Wittemberg, il ne dit point qu'il eût

appris du Diable les raisons dont il se servait

contre les Messes privées . On voit même qu'il

avait peur que la plupart des Religieux de ce

Couvent ne pussent porter une si nouvelle et

si étrange doctrine . Sa Préface le montre bien :

il dit ( 3 ) que peu de gens sont capables de

résister à l'autorité de toute l'Église et à la

pratique universelle de tant desiècles, il ajoute :

( 1 ) Hospin. , 2 part., Hist. Sacrament., fol. 5 verso.

( 2) Hospin . , ibid. , fol. 22 , Scripsit Lutherus sub finem

ann. 1521. ad Fratres Augustinianosex Pathmo suo librum

De abroganda Missaprivata .

(3 ) Luth ., De abroganda Missa privata , tom. 3.

7.



78 LA CONFÉR
ENCE

qu'il craint bien qu'il n'y ait encore plusieurs

faibles parmi eux. Et les croyant capables de

s'effrayer par la seule nouveauté de sa doctrine,

il n'avait garde de leur dire qu'il la tenait du

Diable.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE .
79

CHAPITRE V

Étrange égarement de Luther sur l'adminis

tration des Sacrements.

Onze ou douze ans après, quand Luther

vit tant de peuples courir après lui , et qu'il

n'avait qu'à dire une chose pour la faire

croire, il ne feignit point, en faisant son troi

sième traité contre les Messes privées , d'y in

sérer le récit de sa Conférence avec le Diable, et

d'aller mêmejusqu'à dire, pour l'autoriser, que

le Diable pouvait non-seulement enseigner

dans l'Église, mais y administrer tous les Sa

crements. Cette proposition ( 1 ) est étonnante :

mais la manière dont Luther l'explique l'est

( 1 ) Hospinien en a été surpris : « Luther, dit-il , dans son

livre de la Messe privée et de l'onction des Prêtres, est allé

jusqu'à dire qu'il y aurait un vrai Sacrement, quand même

il serait fait par le Diable. In libro de Missa privata et

unctione Sacerdotum , anno 1533. edito, eo usque progres
sus est, ut diceret, Sacramentum verumfuturum , etiam si

a Diabolo conficeretur, Hospin ., 2 part,, Hist. Sacr ., fol ,

14 verso ,



80 LA CONFÉRENCE

encore davantage. Je ne suis pas, dit-il ( 1 ) ,

de l'avis des Papistes, qui disent qu'aucun des

Anges, ni Marie même ne peut consacrer.

Et moi je dis au contraire , que si le Diable

même venait... et que je susse ensuite qu'il se

fût ingéré de faire l'office de Pasteur de

l'Église, qu'ayant pris la figure d'un homme

il eût été appelépourprêcher, et qu'il eût ensei

gné publiquement dans l'Église,qu'il eût bap

tisé, célébré la Messe, donné l'absolution des

péchés, et fait ces fonctions selon l'institution

de Jésus -Christ ; nous serions alors contraints

d'avouer que les Sacrements ne seraient pas

pour cela inefficaces ; mais que nous aurions

reçu un vrai baptême, un vrai Sacrement du

( 1 ) Ego igitur non dicam , quod Papistæ dicunt, nullum

Angelorum, ne Mariam quidem ipsam , consecrare posse. Et

e contra dico, si Diabolus ipse veniret .. , ego autem pono ut

postea resciscerem diabolum sic irrepsisse in officium Pas

toris Ecclesiæ, in specie hominis vocatum esse ad prædi

candum et publice in Ecclesia docuisse , baptizasse, cele

brasse Missam , absolvisse a peccatis, et tali munere functum

esse juxta institutionem Christi : tunc cogeremur fateri Sa

cramenta ideo non esse inefficacia, sed verum Baptismum,

verum Evangelium, veram Absolutionem , verum Sacramen

tum Corporis et Sanguinis Christi nos accepisse. Fides

enim nostra, dignitas et efficacia Sacramentorum non nitun

tur qualitate personæ , sive bona sit sive mala, uncta vel non

uncta, vocata legitime, vel non vocata, Satan vel Angelus ,

etc. Luth ., De Missa privata et unctione Sacerd ., tom . 7,

fol. 243 verso.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 81

Corps et du sang de Jésus - Christ. Car notre

foi, et l'efficace des Sacrements n'étant pas

appuyées sur la qualité dela personne, il n'im

porte que cette personne soit bonne ou mau

vaise , qu'elle ait reçu l'onction, ou ne l'ait pas

reçue, qu'elle ait été appelée légitimement ou

non, que ce soit un Diable ou un Ange ( 1 ) .

Peu après, il ajoute , pour appuyer ce senti

mentpar un exemple (2) , qu'il a ouï dire autre

fois qu'un Prédicateur s'étant trouvé mal, un

inconnu était survenu, qui s'était présenté à la

place de l'autre, et qu'après avoirfaitune pré

dicationforte et touchante, il avait déclaré qu'il

( 1 ) Calvin est de même sentiment : « Je confesse, dit-il,

que la vertu des Sacrements ne dépend point de la dignitédes
personnes ; et dis , plus outre , que si un Diable administre

la Cène, elle n'en serait point pire : et, au contraire, si un

Ange chantait la Messe , elle n'en vaudrait rien mieux. »

Opusc. 1 , serm, cont. l'idolâtrie, col . 957 .

(2) Ego in adolescentia mea audivi quandam historiam ,

quendam concionatorem , cum jam deberet conscendere sug

gestum , subita ægritudine correptum , ibi supervenit quidam

ignotus, et obtulit se pro ipso concionaturum : arrepto au

tem libro, paravit se ad concionem ; et cum jam conscen

disset suggestum , adeo erudite, pie et pathetice dixit , ut ani

mis omnium repente permotis, tota pene in lacrymis solve

retur turba auditorum. In fine autem concionis , ejusmodi

dicto clausit : Vultis , inquit, scire quis sim ? Ego sum Satan,

ideo tam concitate vehementer apud vos de Evangelio pero

ravi, ut eo acrius accusare vos possim in extremo die , in

vestram damnationem .



82 LA CONFÉRENCE

était le Diable, etqu'iln'avaitprêchél'Évangile

avec tant de véhémence, que pour les accuser

au dernier jour avec plus de force. Je n'exa

mine pas, dit Luther ( 1 ), si cette historiette est

vraie, ou si c'est une chose inventée pour

instruire, maisje sais qu'elle est vraisemblable,

c'est- à - dire que le Diable peut évangéliser,

faire la fonction de Ministre et de Pasteur,

donner le Sacrement, etc. Après cela il ne faut

pas
s'étonner que Luther ait si bien écouté le

Diable sur les Messes privées , quoiqu'il le

connût pour ce qu'il était, et si enfin il a dé

claré que c'était de lui qu'il tenait cette

doctrine .

Un autre moyen dont se servent les Minis

tres , est de dire que , quoique Luther ait appris

cette doctrine du Diable, il ne s'ensuit pas

pour cela qu'il faille la rejeter, parce que le

Diable dit quelquefois la vérité : comme quand

il dit de Jésus-Christ qu'il est ( 2) le Fils du

Dieu vivant, et des Apôtres qu'ils sont les Ser

viteurs du Très -Haut (3 ) .

( 1 ) An hæc historiola vera sit , an docendi causa conficta,

non pugno . Hoc autem scio eam verisimilem esse , scilicet

Diabolum posse evangelizare, fungi officio Ministri et Pas

toris, porrigere Sacramentum, etc. Luth ., ibid ., fol. 244 .

( 2) Matth ., 8 , 29. Marc, 5 , 7. Luc , 8, 28.

13) Actor, 16, 17.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 83

En effet, il ne faut pas rejeter ces vérités,

parce que le Diable les a dites : mais on doit

considérer deux choses . L'une , que quand il

a parlé de la sorte , ç'a été parce qu'il y était

contraint , comme en convient ( 1 ) Calvin lui

même . L'autre, que ces vérités étaient déjà

connuesd'ailleurs; sans cela il eût bien fallu se

garder de l'en croire : car, comme il est le

père du mensonge , son témoignage doit tou

jours être suspect, lors même qu'il dit la vérité .

L'exemple de Jésus -Christ, dit S. Chrysos

tome (2), nous montre que, quand les Démons

nous diraient même quelque chose de véritable,

nous ne devrions pas les croire. Il les fit taire

lorsqu'ils publiaient qu'il était le Fils de Dieu ;

et S. Paul de même leur imposa silence, quoi

qu'alors ils parlassent conformément à la

vérité. Ce même Père dit dans un autre

endroit ( 3) que Jésus-Christfit taire lesDémons

pour nous apprendre à ne nous jamais fier à

( 1 ) Sciendum est, non tam sponte in Christi conspectum

venisse (Dæmones) , quam arcano Christi imperio tractos.....

coacti etiam eum adorant, et contumaces eorum querimoniæ

testes sunt quam non volontaria fuerit corum confessio , sed

vi extorta. Calvin , Harmonie évangélique sur le 6me et le

77e verset du 5me chap. de Saint Marc.

(2) S. Chrys, hom. 13. in Matth.

(3) Hom , 2. de Lazaro.



84 LA CONFÉRENCE

leurs discours. D'où il faut conclure que quand

le Diable est le premier à dire une chose , et

qu'il la dit sans contrainte, ce doit être néces

sairement un mensonge ; parce qu'alors il ne

peut suivre que sa nature , c'est -à-dire, il ne

peut que mentir . Or il ne paraît pas qu'il ait

été contraint de parler, comme il a fait à

Luther , contre les Messes privées : il paraît au

contraire qu'il est le premier qui ait dit que

ces Messes fussent une abomination ; et par

conséquent , tout ce qu'il en dit ne peut et ne

doit passer que pour un mensonge .

Mais , dit-on , il lui est arrivé quelquefois

de dire la vérité , et de la dire fortement, pour

porter les âmes au désespoir. Et cette dernière

raison , qui suppose que le Diable ait vérita

ment enseigné Luther, est tirée ( 1 ) de Luther

même. Car, pour empêcher qu'on ne se moque

de la créance qu'il a donnée au discours du

Diable, et pour montrer que cet Esprit de

(1) Hic respondebunt mihi sanctissimi Patres (Papistæ ),

hic ridebunt et dicent : Tu ne es doctor ille celebris , et non

nosti respondere Diabolo : an ignoras diabolum esse men

dacem ? ... Verum quidem hoc est quod mendax sit, sed

ejus mendacia non sunt simplicis artificis...., ipse sic adori

tur, ut apprehendat aliquam et solidam veritatem , quæ ne

gari non potest, atque eam adeo callide et versute urget et

acuit, et adeo speciose fucat suum mendacium , ut fallat, vel



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 85

mensonge dit quelquefois la vérité, il rapporte

l'exemple de Judas . Il dit que Satan représenta

à ce traître une vérité incontestable, savoir

qu'il avait trahi le Sang du Juste ; mais qu'il

le fit pour le pousserdans le désespoir : et que

ce mauvais Esprit avait la même intention

quand il lui fit voir l'abomination des Messes

privées ; mais ( 1 ) que par la grâce de Dieu ,

il avait profité de la vérité, sans se porter au

désespoir .

Voilà sans doute ce qui se peut dire de plus

subtil : mais cela n'est bon qu'à tromper ceux

qui ne prennent pas garde que l'exemple de

Judas est tout différent de celui-ci . Lorsque le

Diable lui représenta cette grande vérité : tu

as trahi le Sang du Juste, il ne lui disait rien

qu'il ne sût d'ailleurs , et même par des moyens

qui ne lui permettaient pas d'en douter : de

sorte que le Diable ne le voulait point ensei

cautissimos. Uti cogitatio illa , quæ Judæ cor percussit, vera

erat , Tradidi sanguinem justum, hoc Judas negare non

poterat. Sed hoc erat mendacium : ergo est desperandum de

gratia Dei. Diabolus hocmendacium tam violenter ursit, ut

Judas.... desperaret. Luth. , De Missa privata et unctione

Sacerd ., tom . 7 , fol. 230.

( 1 ) Ibi mentitur Satan, quando ultra urget, ut desperem

de gratia ... confessus quidem sum (lege Dei convictus) co

ram Diabolo , me damnatum esse ut Judam, sed verto me ad

Christum . Luth. , ibid ., fol. 230, verso .

8



86 LA CONFÉRENCE

gner, il voulait seulement se servir de ce que

Judas savait, pour le jeter dans le désespoir.

Au lieu que , quand le Diable entretint Luther

sur le sujet des Messes privées , il lui proposa

une chose nouvelle . Et bien loin que Luther

la sût d'ailleurs , on voit qu'il soutint le con

traire , comme en ayant été persuadé jusque

alors .

On ne peut pas dire non plus que ce que

disait le Diable fût connu à Luther par

d'autres voies , puisque Luther même dit que

toute l'Église , de laquelle pour lors il suivait

encore les sentiments, croyait le contraire.

Tellement , que si le Diable lui a dit la vérité ,

il faut conclure qu'il l'a voulu instruire , et par

conséquent qu'il a cessé d'être le Père dumen

songe , ce qui est absurde . Et d'alléguer qu'il

lui faisait entendre cette vérité nouvelle pour

le désespérer, cela n'a nulle suite ; caril paraît

par toute la Conférence que le Diable instruit

Luther ; qu'illui( 1 ) reproche même de n'avoir

pas eu assez de confiance en Jésus-Christ, et

qu'après l'avoir persuadé , il le quitte . Vérita

blement il lui parle des Messes privées comme

d'une grande abomination, et comme d'une

horrible idolâtrie : mais cela ne pouvait pas

( 1 ) Tom. 7 , fol. 228 verso .



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 87

mettre Luther au désespoir ; et si Judas y

entra aisément, ce fut parce que le Diable lui

représenta fortement une vérité , dont il était

convaincu , et contre laquelle il avait agi . Au

lieu que Luther était bien assuré en sa con

science, que jusqu'alors il n'avait point agi

contre ses lumières ; ainsi il n'avait pas la

même occasion que Judas de se désespérer .

Mais enfin , pourquoi le Diable, qui ne veut

que perdre les âmes, aurait-il hasardé d'ap

prendre une vérité à Luther, dont la perte était

toute assurée, puisqu'il était dans l'idolâtrie,

car c'est le nom que le Diable donne aux

Messes privées ? Il n'avait qu'à lui laisser dire

ces Messes , c'est-à -dire , suivant cette sup

position , il n'avait qu'à le laisser idolâtrer.

C'est ainsi que ce malin Esprit en a usé

avec les Païens : il les a laissés dans l'ido

lâtrie , et jamais l'envie de les pousser au déses

poir ne l'a porté à leur faire connaître les abo

minations de leur idolâtrie ; parce qu'il savait

que leur perte était infaillible, en les laissant

dans ce malheureux état . Celle de Luther ne

l'aurait pas été moins , si la Messe privée avait

été une idolâtrie ; et le plus sûr moyen que

nous ayons de connaître que ce n'en est point

une, c'est que le Diable ait été le premier à le



88 LA CONFÉRENCE

dire . Il a véritablement tenté Luther ; mais ce

n'a pas été pour le désespérer ; ça été pour l'in

duire en erreur et avec lui tant d'autres âmes

qui l'ont suivi. Voilà le véritable but de

l'entretien qu'il eut avec Luther .

Il paraît donc évidemment que tout ce que

disent les Ministres pour justifier Luther , est

hors de propos : il ne s'agit pas ici d'alléguer

que le Diable dit quelquefois la vérité ; on sait

qu'il la dit , ou quand il y est contraint (encore

faut- il qu'elle soit connue d'ailleurs) ou quand

elle lui sert à jeter les âmes dans le désespoir,

comme l'histoire de Judas nous l'apprend .

Il ne s'agit pas non plus d'apporter quelques

exemples de Moines que le Diable a tentés : il

s'agit seulement de montrer qu'on peut en

conscience écouter le Diable, quand il est le

premier à dire une chose inconnue à tout ce

qu'il y a de Fidèles dans l'Église . Voilà ce qu'il

faut montrer pour justifier Luther ; et voilà ce

que les Ministres ne pourront jamais faire, quel

que chose qu'ils puissent alléguer . Ils ont beau

prêcher que la Messe est une idolâtrie, ils ne

le persuaderont jamais à des gens sensés et

nstruits : car quand ( 1 ) on ne saurait pas

( 1 ) Qu'il me soit permis de marquer ici ce que dit le Mi

nistre Pierre Poiret , qui écrit aux Réformés qui étaient res



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE . 89

d'ailleurs que toute l'ancienne Église l'a regar

dée (selon l'aveu de Calvin) comme une chose

solidement établie dans l'Ecriture sainte ( 1 ) ,

il suffit de savoir que le Démon ait été le pre

mier à persuader à Luther d'abolir ce sacrifice

pour être convaincu de la sainteté de cette

action et de l'erreur des Prétendus Réformés,

qui la regardent comme une chose abomi

nable . Faut-il que des Chrétiens se laissent

ainsi malheureusement séduire par le Démon,

tés en France, qu'il ne faut pas croire les Catholiques Ido

lâtres , lorsqu'ils adorent l’Eucharistie. Comme ils croient

que Jésus- Christ у est présent réellement, non-seulement

ils doivent l'y adorer, mais ils commettraient même un

grand péché de ne le pas faire. Il va même jusqu'à dire que

Dieu est obligé de rendre Jésus-Christ présent dans le Sa

crifice de la Messe et dans le Sacrement, suivant cette parole

de l'Évangile, « qu'il te soit fait selon ta foi » . Poiret, La

paix des bonnes âmes dans tous les partis du christianisme

sur les matières de religion et particulièrement sur l’Eu

charistie, Amsterdam , 1687, in- 12 . Aussi les Réformés ac

cusent d'erreur les Protestants qui n'adorent pas Jésus

Christ, quoiqu'ils le croient présent dans le Sacrement, du

moins dans l'usage et au moment de la Communion ; parce

que, quelque part que soit Jésus-Christ, il est toujours ado

rable. Et les Réformés avouent que s'ils croyaient Jésus

Christ réellement présent dans le Sacrement , ils l'adoreraient

eux -mêmes sous les espèces du pain et du vin. V. Daillé ,

en son Apologie, chap. 9 , pag. 222, et Calvin en convient

aussi en plusieurs endroits.

( 1 ) Comment. sur le gme v, du que ch. de l'Épít. aux
Héb .

8.



90 LA CONFÉRENCE

et faut-il qu'ils oublient que ( 1 ) cet ennemi

de notre salut tourne sans cesse autour de nous

comme un lion rugissant, pour nous dévorer ?

Mais , dès qu'on n'écoute plus l'Église Catholi

que (2) que Jésus-Christ nous commande d'é

couter comme lui-même, et qui est, selon l'ex

pression de S. Paul , la colonne et l'appui de la

vérité, il faut nécessairement écouter l'Esprit de

mensonge. Celuiqui connaîtDieu, dit S.Jean (3) ,

nous écoute ; mais celui qui n'est point de Dieu ,

ne nous écoute pas ; et c'est par là, ajoute le

même Apôtre, que nous connaissons l'esprit de

vérité et l'esprit d'erreur.

Ce fut sans doute ce dernier esprit , qui sug

géra à Zuingle ce qu'il avait à répondre au

Chancelier de Zurich (4), dont les raisons

l'avaient fort embarrassé dans une assemblée

qu'on y tint sur le sujet de l'Eucharistie ( 5 ) .

Je songeais en dormant, dit Zuingle , que je

disputais encore avec le Chancelier, et que

( 1 ) 1. Pet ., 5 , 8 .

12) Math. , 18 , 17.

(3) 1. Joan. , 4, 6.

(4 ) Hospin. , 2 p. , Hist. Sacram. , fol. 25. Faux Pasteur

de Drelincourt, sect . 47 , p. 162.

( 5) Zuingl. in subsid. Euch. , tom , 2 , fol. 349. Hospin. ,

? P. , Hist, Sacram . , fol. 26.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE , 91

j'étais demeuré tellement muet, que je ne pou

vais exprimer ce quejesavais être vrai. En cet

état je vis tout d'un coup un AVERTISSEUR ( je

ne sais ( 1 ) s'il était blanc ou noir) qui me dit :

Hé, pauvre homme, que ne lui réponds- tu ce

qui est écrit en l'Exode, C'EST LA PAQUE, c'est

à -dire LE PASSAGE DU SEIGNEUR? Et il ajoute que

s'étant servi de cet endroit de l'Écriture dans

l'assemblée, qui se tint le lendemain, toutes les

âmes qui avaient encore quelque scrupule sur

sa doctrine, la reçurent avec joie.

Ces exemples vérifient bien à la lettre ce

que dit le S. Esprit par la bouche de S. Paul (2) ,

que dans les derniers temps quelques-uns aban

donneront la foi, s'arrêtant aux esprits d'er

reurs et aux doctrines des Diables.

( 1 ) C'est-à-dire, je ne sais qui il était. »

(2) 1. Timoth ., 4, 1 .

FIN

SH
AR
Y

OF

TH
E

UNION

THEOLOGICAL SEMINARY,

NEWYOR
K



APPROBATION

'ai lu ce petit écrit, composé par

M. l'Abbé de CORDEMOY, sous le

titre de Récit de la Conférence du

Diable avec Luther, fait par Luther

même , avec quelques Remarques sur

cette Histoire, pour marquer les avan

tages que l'Église peut tirer de là contre

les Calvinistes , alliés avec ces premiers

Hérétiques , et pour combattre les ré

ponses, que les uns et les autres ont cou

tume d'apporter pour se sauver de ce

reproche . A Paris, le 20 Février 1681 .

PIROT.

Vu l’Approbation , Permis d'imprimer, fait

ce 10 Mars 1701 .

M. De Voyer D'ARGENSON .



TABLE DES MATIÈRES

I

43

Pages

Avant-propos . V

RÉCIT DE LUTHER , texte Latin et traduc

tion ...

REMARQUES DE L'ABBÉ DE CORDEMOY :

Chapitre I. - Que cette pièce est de

Luther.

Chapitre II . Que les Protestants ne

doivent pas même écouter Luther. . 49

Chapitre III . - Que les Protestants

s'efforcent en vain de justifier Luther. 56

Chapitre IV. — Au temps de la Confé

rence avec le Diable , Luther était

encore dans le sein de l'Église Catho

lique . . 70

Chapitre V. – Étrange égarement de

Luther sur l'administration des Sa

crements..
79



T
H
EOF

LIBRARYs

t

r

.

UNIO
N

THEOL
OGICA

L

SEMIN
ARY

NEW YORK



Achevé d'imprimer

SUR LES PRESSES DE MOTTEROZ

TYPOGRAPHE

A PARIS , RUE DU DRAGON , 31

Le 29 Janvier 1875


