vazeaty GOOGle



La Conférence

ENTRE LUTHER

ET

LE DIABLE



vazeaty GOOGle



e s e e -

Ew voRr

$o






vazeaty GOOGle



vazeaty GOOGle



LIZERARY CD{ TiE
Umien Theolerieal Cominary
NEW YORKCITY

PRESENTED BY
Samuel Maczulay Jacison

[ailes




G T - an
W T 19437’?8
FL

AVANT-PROPOS

L’Abbé de Cordemoy était un savanthomme
de la fin du xvue siecle, qui avait pris a tiche
de ruiner le Calvinisme par des arguments,
puisque les dragonnades de son Roi n’avaient
pu en venir & bout. Procédé moins royal, ilest
vrai, mais plus humain : aussi en sommes-
nous reconnaissant d ce digne prétre, et ne
regrettons-nous pas de remettre son nom en
lumiere.

De tous les ouvrages de controverse qu'il a
publiés contre les Protestants, celui-ci-est
peut-étre le moins volumineux; mais, ayant
Luther et Satan pour collaborateurs, c’est,
nous le croyons bien, celui qui mérite le plus
d’étre conservé. Lesanciennes éditions (Paris,
1681, 1684, 1701, in-12) sont devenues in-
trouvables, et si nous pouvons les reproduire



vI AvanT-PROPOS

pour Pédification des lecteurs du xixe siécle,
c’est grice a un autre abbé, Lenglet-Dufres-
noy, curieux et bibliophile autant que dévot,
qui faisait ses délices des Lettres, apres les
devoirs de son état, comme il le dit lui-méme
d’un de ses confreres (1). Les devoirs de son
état n’ont pas empéché Lenglet-Dufresnoy de
donner au public les collections complétes et
joyeusement commentées de nos vieux ri-
meurs : Le Roman de la Rose, Clément
Marot, Régnier, etc. Il est méme l'auteur
d’une Dissertation sur les romans (2), dont le
second tome contient une bibliographie assez
piquante des facéties les plus gaillardes que
Iesprit Gaulois efit encore produites. Rien

d’ailleurs de plus orthodoxe : il continuait ¢

ainsi la tradition de I'Eglise, laquelle se glo-
rifie tous les jours, et & juste titre, ne I'ou-
blions pas, d’avoir sauvé du naufrage ces
maitres charmants du gai savoir antique,
Horace, Catulle, Ovide, Martial, Pétrone, et
tant d’autres.

(1) Préface du Recueil sur les A pparitions, page cl.

(2) De l'usage des Romans, avec une bibliotheque des
romans, par Gordon de Percel [pseudonyme de Lenglet~Du-
fresnoy], Amsterdam, chez la veuve de Poilras, 1734, 2 vol.
in-12.

— e s SR .| CO— . i — . —; — e o e . e




AvaNT-PrOPOS viI

Donc, pour en revenir 4 notre Opuscule, il
était déja fort rare, lorsque Lenglet-Dufresnoy
eut I'idée de le réimprimer, avec des notes de
ldi, dans son Recueil de Dissertations sur les
Apparitions, les Visions et les Songes (Paris,
1715, 4 vol. in-12). « Cette piéce, dit-il, est
» trés-importante par sa singularité. Qui ne
» sera surpris de voir gque Martin Luther,
» homme de beaucoup d'esprit, avoue dans la
» Relation de cette conférence, que c'est de
» UAnge de téncbres, auteur du mensonge,
» et que tout Chrétien doit avoir en horreur,
» qu'il tient une Doctrine, qui pour étre crue
» par lhomme fidele, qui pour étre adoptée
» par une société entiére, devait du moins étre
» proposée par un Ange de lumiéres, reconnu
» avec certitude comme envoyé par I'Auteur
» de toute vérité? Je m’en rapporte aux plus
» g€lés Protestants, ses disciples. N'est-ce pas
» un excés condamnable dans Luther de s’étre
» livré & ses préventions et d’avoir abandonné

"» le sentiment unanime de I'Eglise Catholique,
b pour suivre aveuglément les suggestions du
» Démon, que dans le moment de leur confé-
» renceil reconnait lui-méme pour un séducteur
» et un Ange de téndbres? Nous avons cru,
» aux Remarques de M. 'Abbé de Cordemoy,



VI Avant-Proros

» en pouvoir ajouter quelques autres également
» intéressantes. Que les Protestants qui cher-
» chent le yrai, qui ne craignent rien tant que
» de se voir trompés,’ ne doivent-ils pas penser
» ala lecture de cette piece, reconnue et avouée
» pour étre de Luther méme; piéce néanmoins
» qui fut un des motifs qui le fit passer du
» séjour de la vérité dans celui de l'erreur?
» Que ne diraient-ils pas contre nous, s'ils
» avaient un semblable titre & nous opposer?
» c’est ce que nous abandonnons a leurs sages
» et prudentes réflexions. »

- Ces sentiments sont d’un bon Catholique,
et nous dispensent de rien ajouter sur le fond
du sujet. Notre dessein n’est pas, du reste, de
réveiller des querelles assoupies, mais sim-
plement de rendre le jour & un écrit inté-
ressant, 3 un échantillon de discussion reli-
gicuse que la personnalité peu commune des
interlocuteurs suffirait & recommander.

I L.




ment
cher-
t qué

vollée
noins
or i
eur?
$ils \
ser?
agts

ique|
fond
ey de
sime
inté-
relie'
> des

LA CONFERENCE

E
NTRE LUTHER

ET

LE DIABLE



EINGENINEEN)

LA CONFERENCE
ENTRE LUTHER

ET

LE DIABLE

Racontée par Luther lui-méme dans son livre
de la Messe privéz (1) et de l'onction des
Prétres (2).

m'arriva une fois de m’é-
veiller en sursaut vers le
milieu de la nuit : Satan
était 1a qui, sans tarder,

ouvrit la discussion.
« Ecoute, me dit-il, Luther, docteur
savantissime. Tu sais que, durant quinze
années, tu as célébré des Messes privées;

(1) Les Protestants appellent Messes privées celles o le
Prétre seul communie,

(2) Feuillet 228 du tome 7 des uyres de Luther, impri~

e




GENREININREE)

COLLOQUIUM
LUTHERUM INTER

DIABOLUM

edb iﬁsp Luthero conscriptum in ejus Libra
de Missa privata atque Sacerdotum unc-
tione.

ontigit me semel sub me-
diam noctem subito exper-
gefieri; 1bi Satan, mecum
coepit ejusdem disputatio-

nem.
« Audi, inquit, Luthere doctor per-
docte, nosti te quindecim annis cele-
brasse Missas privatas : quid si tales

mées & Wittemberg en 1558. — Ce n'était pas i;n;s«'mgpr_ T

RN

puisque Luther assure qu'il était bien’éveillé lorsqu'il eut Cay
cette conférence avec le Démon. 7 -, TRt
~ N

- y
AT [
It oL
o "u;u,l.l..

U vy




4 LA CoNFERENCE

que dirais-tu si ces Messes privées ¢taient
une horrible idolatrie? Que dirais-tu si
le corps et le sang du Christ n’y avaient
pas été présents, et que tu n’eusses adoré,
fait adorer aux autres que du pain et du
vin? »

Je lui répondis (1) : « Jai été ordonné
prétre, j'ai recu I'onction et la consécra-
tion des mains de I'Evéque, ctj'ai fait
tout cela par obéissance aux commande-
ments de mes supérieurs. Pourquoi n’au-
rais-je pas consacré, puisque j'ai prononcé
sérieusement les paroles du Christ, et que
j'ai célébré ces Messes avec un grand sé-
ricux ? Tu le sais bien. »

« — Tout cela est vrai, me dit-il, mais
les Turcs et les Paiens, eux aussi, font
toutes choses dans leurs temples par
obéissance; ils pratiquent trés-séricuse-
ment Jeurs cérémonies. Les prétres de

(1) Puisque Luther entreprend ici de se justifier de I'ldola-
trie, c'est une marque qu'il ne croyait pas encore que ce fiit
un crime de célébrer des Messes privées.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 5

Misse private horrenda essent idolo-
latria? Quid si 1bi non adfuisset cor-
pus et sanguis Christi, sed tantum
panem et vinum adorasses, aliis ado-
randum proposuisses? »

Cui ego respondi : « Sum unctus Sa-
cerdos, accept unctionem et consecra-
tionem ab Episcopo, et hec omnia fect
ex mandato et obedientia Majorum.
Quare non consecrassem, cum verba
Christi serio pronunciarim, et magno
serio Missas celebrarim? Hoc nosti. »

« Hoc totum, inquit, est verum, sed
Turce et Gentiles etiam faciunt in
suis templis omnia ex obedientia, ct
serio sacra sua faciunt. Sacerdotes Je-
roboam faciebant etiam omnia certo
zelo et studio contra veros Sacerdotes
in Jerusalem. Quid si tua ordinatio et
consecratio etiam falsa esset, sicut
Turcarum et Samaritanorum falsi Sa-
cerdotes, falsus et impius cultus est ?

» Primum nosti, inquit, nullam tunc
1.



6 L ConrERENCE

Jéroboam faisaient aussi toutes choses
avec un grand z¢le et en toute conscience,
contre les vrais prétres de Jérusalem.
Que dirais-tu si ton ordination et ta con-
sécration étaient aussi fausses que les
Prétres des Turcs et des Samaritains
sont faux, et leur culte faux et impie ?
~» Premiérement, tu dois savoir, con-

tinua-t-il, que tu n’avais alors ni connais-
sance du Christ, ni vraie foi, et qu'en ce
qui regarde la foi, tu ne valais pas mieux
qu'un Turc. Car le Turc (1), et méme
tous les Diables, croient ce qu’on raconte
du Christ: qu'il est né, qu'il a été crucifié,
qu'il est mort, etc. Mais ni le Turc, ni
nous autres, esprits réprouvés, nous n’a-
vons de confiance en sa miséricorde, nous
ne le reconnaissons pas pour notre Mé-
diateur ou notre Sauveur; au contraire,
nous en avons horreur, comme d'un juge
‘cruel.

(1) Le Diable dit 14 une fausseté, car les Turcs ne croien®
pas que Jésus-Christ ait été crucifié, « Les Juifs, dit Maho-



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 7

habuisti cognitionem Christi, nec ve-
ram fidem: quod ad fidem attinet, ni-
hilo melior fuisti quovis Turca. Nam
Turca adeoque omnes Diaboli credunt
historiam de Christo, ipsum esse na-
tum, crucifixum, mortuum, etc. Sed
Turca et spiritus rejecti non fidimus
tllius misericordie, neque habemus
eum pro Mediatore, aut Salvatore,
sed exhorrescimus eum ut seyum ju-
dicem.

v Ejusmodi fidem, non aliam et tu
habebas, cum ab Episcopo unctionem
acciperes; et omnes alit ungentes simul
et uncti sic sentiebant, et non aliter de
Christo. Ideo a Christo, tanquam cru-
deli judice, confugiebatis ad S. Ma-
riam et Sanctos : illi erant Mediatores
inter vos et Christum. Sic erepta est
gloria Christo. Hoc neque tu mneque

met, n'ont pas crucifié le Messie Jésus Fils de Marie, mais
un d'entre eux qui lui ressemblait. » Alcoran de Mahomet,
chapitre des Femmes.



LA CONFERENCE

oo

» Telle était ta foi, tu n’en avais point
d’autre (1), quand tu recus I'onction de
PEvéque; et tous ceux qui donnaient
I'onction, comme ceux qui la recevaient,
pensaient ainsi, et non autrement, de
Jésus-Christ. C'est pourquoi, vous éloi-
gnant du Christ comme d’un juge cruel,
vous aviez recours a la Vierge Marie et
aux Saints (2) : c'étaient vos Médiateurs
entre le Christ et vous. Voila comme on
aravi sa gloire & Jésus-Christ (3). Clest
ce que ni toi (4), ni aucun autre Papiste
ne pourra nier. Donc vous avez été oints,
consacrés et tondus, et vous avez sacrifié
d la Messe comme des Paiens, et non
comme des Chréticns. Comment donc
auriez-vous pu consacrer dans une pa-
reille Messe,.ou célébrer vraiment la
Messe? 11 n'y avait la personne ayant
pouvoir de consacrer, et n'est-ce pas,

(1) L'esprit de mensonge fait ici connaitre ce qu'il est,
lorsqu'il dit que les Prétres de I'Eglise Catholique nont point
de confiance en la miséricorde dec Jésus-Christ ; qu'ils ne le




ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 9

ullus alius Papista poterit inficiari.
Ergo uncti estis, consecrati et rast, et
sacrificastis in Missa ut Gentiles
Ethnici, non ut Christiani. Quomodo
ergo potuistis in Missa consecrare aut
veram Missam celebrare? 1ibi deficit
(quod secundum vestram propriam doc-

regardent pas comme médiateur; qu'ils le tiennent comme
un juge cruel ; qu'ils ne le traitent pas de médiateur. Et c'est
sur ces faux exposés qu'il prétend qu'il n'y a point de vraic
foi en Jésus-Christ dans I'Eglise Catholique. Toutes lcs
pri¢res de la Messe s'adressent toujours & Dieu, et finissent
par Jésus-Christ comme médiateur.

(2) Le Diable attaque I'Invocation des Saints, en suppo-
sant faussement que I'Eglise fait tort 4 la médiation de Jésus-
Christ lorsqu'elle a recours & leurs priéres; car 1'Eglise croit
simplement qu'il est bon et utile de prier les Saints qui ré-
gnent avec Dieu, dans ce méme esprit de charité qui nous
porte & demander le secours de nos fréres qui vivent sur la
terre, Conc. Trid. Sess. 2. sessio de Invoc. etc. Exposit. de
M, I'Evéque de Meaux, art, 6 de I'Invocation des Sainls,
pag. 19 et 20.

(3) Le Démon cherche ici & tromper le pauvre Luther :
loin de ravir la gloire & J¢ésas-Christ, C’est au contraire la
faire valoir, puisqu'on s'adresse aux Saints, non pour €loi-
gner ou ne pas reconnaitre la médiation de Jésus-Christ,
mais au contraire pour la demander avec instance par le
moyen de ses amis et de ceux qui lui sont chers dans la cé~
leste patrie, comme ils lui ont été chers sur la terre,

(4) Ces paroles font voir que Luther était encore dans le
sein de I'Eglise, lorsqu'il eut cette apparition, qui I'engagea
a secouer le joug de la Religion Catholique.



10 LA CoNFERENCE

selon votre propre doctrine, un vice es-
Sentiel ?

» Secondement, tu as été ordonné
Prétre, et tu as abusé de la Messe contre
son institution, contre la pensée et le des-
sein du Christ qui I'a instituée. Car le
Christ a voulu que le sacrement fiit dis-
tribué entre les fidéles qui communient,
et qu’il fit donné a I'Eglise pour &tre
mangé et pour étre bu. Le vrai Prétre,
en effet, est établi ministre de I'Eglise
pour précher le Verbe et conférer les Sa-
crements, comme le portent les paroles
du Christ en la Céne et celles de Saint
Paul dans sa tpremiére aux Corinthiens,
chap. II, ou il est question de la Céne
du Seigneur. De la est venu que les An-
ciens 'ont appelée Communion, parce
que, suivant linstitution du Christ, ce
n’est pas le Prétre seul qui doit user du
sacrement, mais tous les autres Chrétiens
ses freres avec lui. Et toi, pendant quinze
longues années, tu as toujours, en disant

e — e



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. I

trinam vitiat) persona habens potesta-
tem consecrandi. ,

» Secundo, unctus es tunc in Sacer- '
dotem, et Missa abusus es contra ins-
titutionem, contra mentem et senten-
tiam Christi instituentis. Nam Chris-
tus voluit sacramenmtum inler pios
communicantes distribui, ad edendum
et bibendum, Ecclesi® porrigi. Sacer-
dos enim verus est minister Ecclesie
constitutus ad predicandum verbum et
porrigenda sacramenta, sicut hoc ha-
bent verba Christi in Ceena et sicut
_ Paulus 1. Cor. 11. de Coena Domin
quuztur. Unde et a veteribus Com-
munio appellata est, quod non solus
Sacerdos debeat uti sacramento, juxta
institutionem Christi, sed reliqui
Christiani fratres una cum.ipso. Nunc
annos quindecim totos semper solus
privatimpro te tn Missa usus es sacra-
mento, non commumcastt al,us. Adeo-
que tnterdictum tibj erat, ne zforrtgg

/N UNION N

~
T CLUBIGAL SLKINARY,

- G-

P y 2

A



12 LA CoNFERENCE

la Messe, gardé le sacrement pour toi
seul, tu n'en as rien communiqué aux
autres. Bien plus, il t'était interdit (1) de
le leur donner tout entier.Quel sacerdoce
est-ce donc 1a? Quelle Messe et quelle
consécration? Quelle sorte de Prétre es-
tu, qui n'as pas été ordonné pour I'Eglise,
mais pour toi-méme? Voila, certes, une
onction dont le Christ ne sait rien, et
qu'il ne reconnait pas.

» Troisitmement, la pensée et le des-
sein du Christ, ses paroles I'indiquent
assez, c'est qu'en faisant usage du sacre-
ment, nous annoncions sa mort. Faites,
cect, dit-il, en mémoire de moi, et comme
ajoute SaintPaul, jusqu’a cequ’il vienne.
Et toi, diseur de Messes privées, dans
toutes tes Messes tu n'as pas méme une
seule fois préché ou confessé le Christ ; tu
t'es réservé pour toi seul le sacrement (2);

(1) Qui a dit au Démon qu'il est défendu au Prétre de
donner le Sacrement aux fideles ? 1l devait se souvenir du
Concile de Trente, session 22, chapitre 6, od le S. Concile



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 13

res totum sacramentum alivs. Cujus-
modi nunc hoc est sacerdotium? Cu-
Jusmodi Missa et consecratio? Cujus-
modi - tu es Sacerdos, qui mon pro
Ecclesia, sed pro te ordinatus es? de
hac unctione, certum est Christus nihil
novit, nec eam agnoseit.

» Tertio, mens et sententia Christi
est, sicut verba clare habent, ut tractan-
tes sacramentum, mortem ejus annun-
tiemus. Hoc facite, inquit, in mei com-
memorationem, ef sicut Paulus inquit,
donecveniat. Tuveromissator privatus,
in omnibus Missis tuisne semel quidem
predicasti aut confessus es Christum;
tu solus usus es Sacramento, et apud
teipsum demurmurasti sibilo quodam

désire que les fidéles communient aux Messes sacramentel-
lement,

(2) Mais s'il ne s'est présenté personne pour communier
aux Messes dites par Luther, ce nétait pas sa faute : il fau-
drait, pour que le Diable parlat vrai, qu'il reprochat a4 Lu-
ther d'avoir refusé la communion a ceux qui se présentaient
pour la recevoir. Autrement tous ses raisonnements portent
& faux, et nc peuvent étre admis par un esprit juste.

2



14 L Ao CoNFERENCE

et les paroles de la Céne, tu les as mar-
mottées pour toi seul, entre tes dents,
comme si tu sifflais. Est-ce 14 'institution
du Christ ? Sont-ce 14 les actes qui feront
voir en toi le Prétre du Christ? Est-ce la
se comporter en Prétre chrétien et pieux?
Est-ce pour cela.que tu as été ordonné?

» Qpatriemiement, il est clair que la
pensée, le dessein, I'institution du Christ,
c’est que les autres Chrétiens participent
au sacrement. Mais toi, tu as recu I'onc-
tion, non pour distribuer le sacrement,
mais pour sacrifier, et, contre 'institution
du Christ, tu as fait de la Messe un sa-
crifice. C'est bien d'ailleurs ce que signi-
fient clairement les paroles de I'Ordon-
nateur, car au moment ou, selon le rite
traditionnel, il met le calice dans les
mains du nouveau Prétre: Recors, lui
dit-il, la puissance de consacrer et de
sacrifier pour les vivants et pour les
morts. Quelle perversité, 6 malheur!
Quelle infamie dans cette onction et



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 15

tibi soli verba Coenee. Heeccine est ins-
titutio Christi? Cum hisne tuis factis
" profitebere te Sacerdotem Christi? An
hoc Christianum est et pium agere Sa-
cerdotem ? ad hocne ordinatus es?

» Quarto, mens et sententia,et clara
institutio Christi est, ut Sacramento
communicent et alii Christiani. Verum
tu unctus es, non ad distribuendum sa-
cramentum, sed ad sacrificandum; et
contra institutionem Christi Missa
usus es pro sacrificio. Sic enim verba
ungentis suffraganei clare sonant ; cum
entm juxta traditam ceremoniam Ca-
licem in manus dat jam uncto, accipe,
inquit, potestatem consecrandi et sacri-
ficandi pro vivis et mortuis. Qua (ma-
lum) heec est prorsus sinistra et per-
versa unctio et ordinatio, quod Chris-
tus instituit ad edendum et bibendum
pro tota Ecclesia, et porrigendum a
Sacerdote una communicantibus, ex
hoc tu facias sacrificium propitiato-



16 L.A CoONFERENCE

dans cette ordination! Voila une viande,
‘voild un breuvagequele Christ a institués
pour toute I'Eglise, pour tous ceux qui '
communient avec le Prétre, et tu en fais,
toi, un sacrifice propitiatoire devant
Dieu? O abomination qui passe toute
abomination !

» Cinquiemement, la pensée et le des-
sein du Christ, nous I'avons dit, est que
le sacrement soit distribué & I'Eglise et
aux communiants pourrelever et affermir
leur foi contre les diverses tentations du
péché, du diable, etc., et aussi pour
renouveleret précher le bienfait du Christ.
Mais toi, tu I'as considéré comme une
chose toute personnelle, que tu pouvais
faire sans les autres ou leur communiquer
3 ta fantaisie, soit gratuitement, soit pour
de I'argent. Je te le demande, que peux-
tu nier de tout cela? Ainsi, c’est 1a le
prétre que tu as été, sans Christ et sans
vraie foil un prétre consacré et ordonné
contre la pensée et I'institution du Christ,



ENTRE LUTHER ET LE DiABLE. 17

rium coram Deo? o abominatio super
omnem abominationem!

» Quinio, mens et sententia Christi
est (ut diximus) ut sacramentum dis-
tribuatur Ecclesice et communicantibus
ad erigendam et firmandam ipsorum
fidem, in quovis agone variarum ten-
tationum peccati, diaboli, etc. ad su-
binde renovandum et praedicandum be-
neficcum Christi. Tu autem ex hoc
fecisti proprium opus quod tuum sit,
quod tu facias sine aliis, quod possis
impartiri gratis, vel pro’pecunia aliis.
Cedo, quid hic potes inficiari? In
ejusmodi nunc tu unctus es sacerdotem
qui sine Christo, sine fide vera fuisti ?
Ad heec contra mentem et institutionem
Christi unctus et ordinatus, non ad
communicandum aliis, sed ad sacrifi-
candum pro vivis et mortuis. Non or-
dinatus es in Ministrum Ecclesie.
Item quia nunquam distribuisti sacra-
mentum aliis, non praedicasti in Missa

2



18 LA CoNFERENCE

non afin de conférer le Sacrement aux
autres, mais afin de sacrifier pour les vi-
vants et pour les morts ! Non, tu n’as pas
été ordonné pour étre ministre de I'Eglise.
De plus, n’ayantjamais distribué le sacre-
ment aux autres, tu n’as pas préché le
Christ dans ta Messe, et tu n’as rien
fait, en somme, de ce que le Christ a
institué. Eh bien! ne vois-tu pas que tu
as été oint et ordonné contre le Christ,
contre son institution, pour faire tout ce
qui est contre lui ? Or, si tu as été oint et
ordonné par I’évéque contre le Christ,
n'est-il pas évident que ton onction et ton
ordination est impie, fausse et anti-chré-
tienne ? Je soutiens donc que tu n'as pas
consacré’ dans ta Messe, mais -que tu as
simplement offert, adoré et fait adorer
aux autres du pain et du vin (1).

» Tu vois & présent que dans ta Messe
il manque tout d’abord une personne qui

(1) Toutes ces raisons portent & faux, comme nous I'avons



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 19

Christum, adeoque nihil eorum fecisti
quee Christus instituit. Nunquid igitur
plane unctus et ordinatus es contra
Christum, et institutionem ejus, ad
facienda omnia quee sunt contra ipsum?
st autem unctus et ordinatus es ab
Episcopis contra Christum, tum haud
dubie unctio et ordinatio tua impia, et
falsa est et Antichristiana. Ergo nunc
hoc urgeo te non comsecrasse in tua
Missa, sed obtulisse et adorasse tantum
panem et vinum, et aliis adorandum
proposutsse.

» Hic vides in tua Missa, primum
deesse personam, que consecrare pos-
sit, nempe Christianum hominem. Se-
cundo deesse personam, cui consecrart
et porrigi debeat, nempe Ecclesiam,
reliquos pios et populum. Sed tu im-
pius et ignarus Christi, stas ibi solus,

montré dans la Note précédente, qui peut s'appliquer & tout
ce qui est dit dans les quatre derniéres pages.



20 .o CoNFERENCE

ait pouvoir de consacrer, c'est-a-dire un
homme chrétien. En second lieu, qu'il y
manque une personne pour qui I'on con-
sacre et & quil’on doive conférer le sacre-
ment, c'est-a-dire I'Eglise, le reste des fi-
deles et le peuple. Mais toi impic, toi igno-
rant du Christ, tu es 14 debout, seul (1),
et tu t'imagines que c'est pour toi que le
Christ a institué le sacrement et qu'il te
suffit de dire un mot dans ta Messe pour
fabriquer incontinent le corps et le sang
du Seigneur ; quand, au lieu d’étre un
membre du Christ, tu es son ennemi.
Troisiemement, il manque ici l'esprit, I'in-
tention, le fruit et I'usage du sacrement,
toutes choses en vue desquelles le Christ
I'ainstitué. Carle Christ a institué lesacre-
mentau profit de I Eglise pour étre mangé
et pour étre bu, pour fortifier la foi des
fideles, pour précher et pour exalter dans
la Messe le bienfait duChrist. Maintenant

(1) Oh! Oh! Tout beau, il y avait un répondant, qui par~



ENTRE LUTHER ET LE DiABLE. 21

et putas Christum propter te insti-
tuisse sacramentum, et protinus in tua
Missa te conficere corpus et sanguinem
Domini, cum tu non sis membrum sed
hostis Christi. Tertio, desunt 161 mens,
sententia, fructus et usus sacramenti,
ad quem Christus hoc instituit. Chris-
tus entm instituit sacramentum pro
Ecclesia ad edendum et bibendum, ad
corroborandam piorum fidem, ad pre-
dicandum et extollendum in Missa

beneficium Christi. Nunc reliqua Ec-

clesia piorum de tua Missa nihil novit,
nihil ex te audit, nihil a te accipit,
sed tu solus in angulo tuo tacens et
mutus, comedzis solus, bibis solus ; qui
tamen es rudis verbi Christi, incre-
dulus, indignus, nemini lecum com-
municas; el ut in more vobis fuil,

tanquam bonum opus pro pecunia vein-
dis.

ticipait du moins aux priéres, ct s'il ne participait pas au
Sacrement, ce n'était pas la faute de Luther.



22 LA CoNFERENCE

de ta Messe a toi, personne, dans le reste
de I'Eglise, n'en connait rien ; tu n'en dis
rien, tu n’en donnes rien a personne (1) ;
seul dans ton coin, silencieux et muet, tu
manges tout seul, tu bois tout seul ; igno-
rant de la parole du Christ, incrédule,
indigne, tu ne fais communier personne
avec toi, et suivant I'usage qui vous fut
cher, tu vends cela pour de I'argent
comme de bon ouvrage (2).

» Si donc tu n’es pas la personne qui
puisse et doive consacrer ; si pareillement
il n’y a personne a ta Messe pour recevoir
le sacrement ; si encore tu bouleverses,
détruis ou dénatures complétement l'insti-
~ tution du Christ ; si en un mot tu as été
oint pour faire tout cela contre le Christ
et linstitution du Christ, qu’est-ce alors
que ton onction, ta Messe et ta consécra-
tion, sinon blasphéme et tentation de
Dicu ? Dot il suit que tu n’es pas vérita-

(1) On donne I'Eucharistie & tous ceux qui se présentent
pour communier : mais le Diable suppose par malice qu'il

’



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 23

» Cum igitur tu non sis persona,
quee comsecrare possit, aut debeat, et
persona etiam desit, que sacramentum
accipiat ; tertio cum invertas, ac
prorsus, evertas et mutes tnstitutio-
nem Christi; cumque sic ad omnia fa-
cienda contra Christum et institutio-
nem Christi unctus sis, quid tum
unctio tua, dein Missa et consecratio
tua, aliud sunt quam blasphemia, et
tentatio Dei? sicut tu mec sis verus

est défendu aux Pritres de la donner A personne, Et dans
les assemblées méme des Protestants et des Réformés, il s’en
faut beaucoup que tous participent & la Céne. Cependant
malgré cela les Ministres se gardent bien de croire et de
dire que leur Cene est imparfaite, parce qu'il en est peu qu
y participent.

(2) Qui ne voit combien le Diable cherche ici a tromper ?
L'argent que l'on donne au Prétre, n'est pas le prix d'une
vente, mais une auméne qu'il regoit de la main des fideles.
Le sacrifice n'a point sur la terre de prix suffisant, mais on
fait cette charité au prétre célébrant, pour I'aider & subsister,
parce que, selon Saint Paul, le Prétre vit de Uautel. Et
les Ministres eux-mémes, soit parmi les Protestants, soit
parmi les Réformés, ne sont-ils pas payés pour exercer les
fonctions de leur ministére? Et peut-on dire par 13 qu'ils
vendent la parole de Dieu, et qu'ils en font commerce ? Si
on le disait, ils rapporteraient, pour leur défense, comme
nous venons de le faire, I'autorité de Saint Paul,



24 .o CoNFERENCE

blement prétre, ni le pain véritablement
le corps du Christ.

» Je ferai une comparaison : supposons
qu'on administre le baptéme 1a ot il n'y
a personne a baptiser ; qu'un évéque, par
exemple (selon la coutume ridicule (1) qui
a eu cours chez les Papistes), s’avise de

baptiser une cloche ou une sonnette, c’est- -

a-dire chose qui ne peut ni ne doit étre
baptisée : dis-moi, je te prie, serait-ce la
un vdéritable baptéme ? Ici tu es bien
forcé de convenir que non. Car qui pour-
rait baptiser ce qui n’existe point (2), ou
ce qui n'est point personne apte a étre
baptisée? Quelle sorte de baptéme serait-
ce la, si, en versant de I'eau, je pronon-
cais en I'air ces paroles : Je te baptise au
nom du Pére, du Fils et du Saini-
Esprit ? Qui donc, dans ce cas, recevrait
la rémission de ses péchés, ou le Saint-

(1) C'est une calomnie, l‘lfglise ne baptise point les clo-
ches : elle les bénit seulement, comme elle bénit les ornements
et les autres choses qui servent au service divin, Et cest



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 25

sacerdos, mec panis verum corpus
Christi.

» Ponam similitudinem : Si quis
Baptismo uteretur, ubi non esset per-
sona baptizanda; ut suffraganeus ali-
quis (quemadmodum ridiculus mos
apud Papistas fuit) baptigaret campa-
nam aut tintinnabulum, quod non po-
test esse persona baptizanda, vel bap-
tizabilis. Quawso te, dicas, essetne hic
verus baptismus? Hic cogeris fateri
neutiquam esse. Nam quis potest hoc
baptizare quod non est, aut quod non
est persona baptizabilis? Cujusmodi
hic esset baptismus, si in ventum pro-
nuntiarem heac verba, Baptizo te in no-
mine Patris et Filii et Spiritus sancti,

proprement pour avertir que les choses ainsi bénites ne
doivent pas servir 4 des usages profanes.

(2) Aussi ne baptise-t-on pas, ct jamais l'on n'a baptisé,
que quand il y a un sujet propre A recevoir le Sacrement du
Baptéme. Et de méme le Prétre ne célébre pas seul, Il offre
le sacrifice tant pour lui-méme que pour les assistants :
Orate, fratres, ut meum ac vestrum sacrificium accepla-
bile fiat apud Deunt, Telle est une des pritres du Prétre.

3



20 LA CoNFERENCE

Esprit? L’air oula cloche? Iln'y a pointla
de baptéme, c’est palpable, encore que les
paroles du baptéme soient prononcées, ou
que'eausoit répandue, car il manqueune
personne qui puisse recevoir le baptéme.
Eh bien, que dirais-tu si dans ta messe il
en était de méme, si tu prononcais des
paroles, croyant recevoir le sacrement, et
que toutefois tu ne recusses que du pain
et du vin? Car la personne qui doit rece-
voir, I'Eglise, est absente ici; et toi impie,
toi incrédule, tu n’es pas plus capable de
recevoir le sacrement que la cloche de
recevoir le baptéme; enfin tu n'es rien
du tout quant au sacrement (1).

» Tu diras peut-€tre : c’est vrai, je ne
confere pas le sacrement aux autres
membres de 'Eglise, mais je le prends
moi-méme, je me le confére 4 moi-méme.
Et il y en a plusieurs parmi les autres
qui, tout incrédules qu'ils sont, recoivent

(1) Fausseté; car le Prétre est au moins le Ministre du
Sacrement, comme il est le Ministre du Baptéme.




ENTRE LUTHER ET LE DiaBLE. 27
effunderemque aquam? quis tbi acci-
peret remissionem peccatorum, aut
Spiritum sanctum? aérne, an cam-
pana? Hic vel palpare potes, nullum
esse baptismum, etiam si verba bap-
tismi pronuntientur, aut aqua super-
fundatur : deest enim persona que
baptismum accipiat. Quid si idem ac-
cideret tibi in tua Missa, ut verba
pronunties, putesque te sacramentum
accipere, et tamen non accipias nisi
panem et vinum? Nam persona acci-
piens, Ecclesia, nonest 1bi : et tu impius
et incredulus nihilo capacior es sacra-
menti sumendi, quam campana est
baptismi accipiendi, adeoque plane
nihil es ad sacramentum.

» Hic forsan dices : etiam si aliis
in Ecclesia non porrigam Sacramen-
tum, tamen ipse sumo, ipse mihi por-
rigo. Et multi in coetu etiam Sacra-
mentum, aut etiam baptisma accipiunt,
qui tamen increduli sunt, et tamen 1bi



28 LA CONFERENCE

le sacrement ou le baptéme; ct cepen-
dant c’est un vrai baptéme, un vrai
sacrement qu'ils recoivent. Pourquoi
alors, n'y aurait-il pas dans ma Messe
un vrai sacrement? Mais ce n’est pas
la méme chose : dans le baptéme en effet
(méme lorsqu'il est conféré dans un cas
pressant),il y a au moins deux personnes,
celle qui baptise et celle qui doit étre bap-
tisée, et souvent aussi plusicurs autres
membres de 'Eglise. Et la fonction de
celle qui baptise est telle, qu’elle commu-
nique quelque chose aux autres personnes
de I'Eglise, au lieu de prendre pour elle
seule, au détriment des autres, comme
tu le fais, toi, dans ta Messe. Enfin tous
les accessoires de I'ceuvre principale sont
ici selon 'ordre ct la régle de l'institution
du Ghrist : ta Messe, au contraire, est
opposée a l'institution du Christ (1).

» En second lieu, pourquoi n’ensei-
gnez-vous pas qu’on peut se baptiser soi-

(1) Mais od est-il marqué dans l'institution de I'Eucharis-



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 20

est verus baptismus, et verum sacra-
mentum. Quare tunc in mea Missa non
esset verum sacramentum? Sed hoc
non est simile, quia in Baptismo sunt
(etiam st baptismus fial in casu subite
necessitatis) ut minimum duce persone,
baptizans et baptizandus ; et sape multi
alit de Ecclesia. Et baptizantis offi-
cium est ejusmodi, quod aliis de Ec-
clesia quid communicat, ut membris,
non aliis subtrahens, sibi soli sumit,
sicut tu facis in Missa. Et omnia alia
que 1bi geruntur, cum opus ipsum fit,
secundum jussum et modum institu-
tionis Christi : tua autem Missacontra
institutionem Christi. '

» Secundo, quare non docetis, quod
quis possit baptizare seipsum? Quare
ejusmodi Baptismum improbatis ?

tic que tous les fideles doivent communier ? Clest aux Apé-
tres comme Prétres que Jésus-Christ dit @ preneg et man-
geg, etc , preneg et buyeg, etc. Mais celui qui n'est pas
dispos¢ fait beaucoup micux de s'abstenir que de commu-
nicr ; autrement, il mange et boit sa condamnation.

3.



3o LA CoNFERENCE

méme ? Pourquoi condamnez-vous un
baptéme de cette espéce ? Pourquoi reje-
tez-vous la confirmation que, d’aprés vos
rites, on se donnerait 4 soi-méme? Pour-
quoi la consécration ne vaudrait-elle rien,
si quelqu'un se consacrait prétre lui-
méme? Pourquoi n’y aurait-il point d’ab-
solution , si on s'absolvait soi-méme?
pourquoi point d’onction, si un malade
a Pextrémité se la donnait A lui~-méme,
selon les formes usitées chez vous? Pour-
quoi point de mariage siquelqu’un s'épou-
sait lui-méme, ou voulait forcer une fille
et prétendre que ce serait 13 un mariage,
méme malgré la fille? Car voilad bien,
avec I'Eucharistie, vos sept sacrements.
Or, si personne ne peut faire aucun de
" vos sacrements ni en user pour soi-méme,
comment expliques-tu que tu veuilles
faire pour toi seul ce sacrement supreme,
I’Eucharistie ?

» Il est vrai sans doute que le Christ
s'est pris lui-méme dans le Sacrement, et



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 31

Quarerejicitis Confirmationem, si quis
more vestro confirmaret seipsum?
Quare non valet consecratio, si quis
consecraret seipsum in sacerdotem ?
Quare non est absolutio, si quis absol-
veret seipsum? Quarenon est unctio, st
quis in extremis juxta ritum vestrum
‘tnungeret seipsum? Quare non est
conjugium, si quis nuberet sibi ipsi vel
velit opprimere puellam, et dicere hoc
etiam invita puella debere esse conju-
gium? Hec enim sunt vestra septem
Sacramenta. St nunc nullum ex Sa-
cramentis vestris aliquis ipse pro seipso
facere potest aut tractare, qui fit, ut
tibi soli hoc summum Sacramentum
facere velis?

v Hoc quidem verum est, quod
Christus seipsum sumpsit in Sacra-



32 LA CONFERENCE

que tout ministre quelconque, en le con-
férant aux autres, le prend aussi pour
lui. Mais il ne le consacre pas pour lui
seul : il le prend de communauté avec
les assistants et avec I'Eglise, et tout se
passe conformément au Verbe de Dieu,
selon l'ordre et le commandement du
Christ. Quand je parle ici de consécra-
tion, c’est pour demander si un prétre
peut consacrer et réaliser le sacrement
pour lui seul ; car je sais fort bien qu’une
fois la consécration faite, il peut en user
comme les autres : c'est une communion,
et la table du Seigneur est ouverte a tous.
De méme, quand j’ai demandé si I'on
pouvait se donner l'onction et s’appeler
soi-méme, je savais de restec qu'une fois
oint et appelé, on pouvait ensuite user de
sa vocation. De méme encore, en parlant
de quelqu’un qui violerait une fille, jai
demandé s'il suffirait au mécréant d’ap-
peler mariage cette conjonction ; mais je
sais fort bien que si la fille consent



ENTRE LUTHER ET Lt DIABLE. 33

mento, et quilibet Minister aliis por-
rigens, etiam pro se sumit. Sed ipse
non consecrat Sacramentum pro se,
sed sumit una cum aliis et Ecclesia, et
hac omnia fiunt in Verbo Dei, secun-
dum jussum et ordinationem Christi.
Jam loquor de consecralione, an quis
ipse possit consecrare et conficere sibi :
quia satis scio quod, jam consecrato,
singuli cum aliis possint uti, nam est
communio, et mensa Domini multis
communis. Sicut movi quaestionem, an
quis possit ungere et vocare seipsum,
satis scio, quod vocatus et unctus, post-
ea vocatione uti possit. Item quando
quis puellam stupravit, an satis sit,
quod ipse stuprator wvocet hanc con-
junctionem conjugium, nam bence scio,
quando puella in conjugium primum
consentit, quod postea conjunctio se-
quens lori est conjugium. »



34 La CoNFERENCE

d’abord au mariage, la conjonction qui
s’ensuit est un mariage. »

Dans cette angoisse, dans ce débat
contre le Diable (1), je voulais repousser
I'ennemi avec les armes qui m’étaient
familiéres sous la Papauté; je lui objec-
tais lintention et la foi de I'Eglise, foi
et intention auxquelles je m’étais con-
formé en célébrant des Messes privées.
A supposer, disais-je, que je me sois
trompé dans ma foi et dans ma pensée,
encore est:il certain que la foi de I'Eglise,
la pensée de I'Eglise ont été en cela ce
qu'elles devaient étre. Mais Satan, avec
plus de force et de véhémence : « Ah ca,
me dit-il, fais-moi donc voir ou il est
écrit qu'un impie, un incrédule, puisse
officier a I'autel du Christ, et consacrer,
réaliser le sacrement dans la foi de I'E-
glise (2) ? Ou estce que Dieu a prescrit
ou ordonné cela ? Comment prouveras-tu

1) Cet endroit et toute la suite de cette conférence, font



¢ ENTRE LUTHER ET LE DiABLE. 35

In his angustiis, in hoc agone con-
tra Diabolum, volebam retundere hos-
tem armis, quibus assuetus eram sub
Papatu; objiciebamque intentionem et
fidem Ecclesie, scilicet quod Missas
privatas in fide et intentione Ecclesice
celebrassem. Etiam si ego, inquam,
non recte credidi aut sensi, tamen in
hoc recte credidit, et sensit Ecclesia.
Verum Satan e contra fortius et vehe-
mentius instans : « Age, inquit, prome
ubi scriptum est, quod homo impius,
incredulus, possit assistere altari
Christi, et consecrare ac comficere in
fide Ecclesie! Ubi jussit aut pracepit
hoc Deus? Quomodo probatis, quod
Ecclesia intentionem tibi impartiatur
ad hanc tuam Missam privatam? Si
nunc Verbum Dei non habes, sed ho-

voir que Luther n’avait pas encore quitté l'ﬁghse, lorsqu'il
recut cette apparmon de I'Esprit malin; mais c'en fut le
préliminaire,

(2) Le Diable soutient 12 1'hérésie des Donatistes, en quoi
il fait son métier,



.

36 Lo CONFERENCE

que I'Eglise te communique son inten-
tion pour dire ta Messe privée? Et si,
maintenant, tu ne possedes pas le Verbe
de Dieu, si ta science vient des hommes
et non du Verbe, alors ta doctrine en-
tiere n’est que mensonge. Quelle impu-
dence est la votre! vous faites tout cela
dans les ténébres, vous abusez du nom
de I'Eglise; et puis vous voulez défendre
toutes ces abominations en prétextant
de Pintention de I'Eglise. Tu as beau
m'alléguer Iintention de I'Eglise: ' Eglise
ne croit rien, ne pense rien en dchors du
Verbe et de I'institution du Christ, a plus
forte raison contre son esprit et son in-
stitution 3 clest ce que j'ai déja dit, et
Saint Paul I'a dit avant moi dans sa pre-
miére aux Corinthiens, chap. II, tou-
chant I'Eglise et 'assemblée des fideles :
Nous possédons Uesprit du Christ.

» Or, de qui apprendras-tu que telle .

ou telle chose est selon 'esprit et I'inten-
tion du Christ et de I'Eglise, sinon du



ENTRE LUTHER ET LE DiABLE. 37

mines hoc docuerunt sine Verbo, tunc
tota doctrina hec est mendacium. En
audaciam vestram! in tenebris geritis
hac, et abutimini nomine Ecclesie ; ac
detnde omnes abominationes vultis de-
fensas pretextu intentionis Ecclesice.
Deinde non est, ut tu doceas me in-
tentionem Ecclesie. Ecclesia mnihil
credit, non sentit extra Verbum et
institutionem Christi, multo minus
contra ipsius mentem et institutionem,
de qua supra dixi; Paulus enim dicit
1. Corinth. 2. de Ecclesia et ceetu
piorum : Nos mentem Christi tenemus.

» Unde autem disces, aliquid esse
mentem et intentionem Christi et Ec-
clesie, quam ex Verbo Christi, doc-

4



38 LA CoNFERENCE

Verbe de Jésus-Christ, de la doctrine et
de la confession de I'Eglise? Comment
sais-tu que, selon l'intention et l'esprit
de l’Egllsc, I’homicide, 'adultére, I'in-
crédulité sont des péchés damnables,
comment sais-tu cela, et autre chose du
méme genre, sinon par le Verbe de
Dieu?

» Si maintenant, pour connaitre !'in-
tention de I’Eghse a l’egard des bonnes
ou des mauvaises actions, il faut s'en
rapporter au Verbe et au commande-
ment de Dieu, combien plus grande la
nécessité de demander au Verbe de Dieu
ce qu’elle pense de la doctrine! Pourquoi
donc dans ta Messe privée, 6 blasphé-
mateur | contreviens-tu aux ordres et aux
paroles précises du Christ? Bourquoi
cherches-tu ensuite a couvrir ton men-
songe, ton 1mp1ete, du nom et de l'in-
tention de I'Eglise? Et c'est de ces misé-
rables couleurs que tu pares tes fictions,
comme si I'intention de I'Eglise pouvait

R

— e m o a A



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 39

trina et confessione Ecclesie? Unde
scis intentionem et mentem esse Eccle-
si®, quod homicidium, adulterium,
incredulitas, damnabilia sint peccala,
et similia, quam ex Verbo Dei?

» St nunc intentio Ecclesice de operi-
bus recte aut secus factis est colligenda
ex Verbo et jussu Dei, quanto magis
intentio de doctrina est colligenda ex
Verbo Dei! Quare ergo in Missa pri-
vata, blaspheme! contravenis claris
Verbis et ordinationi Christi, et pos-
tea tuo mendacio, tue tmpietati pra-
texis nomen et intentionem Ecclesice?
Et misero hoc fuco tuum ornas com-
mentum, quasi inlentio Ecclesie sit
contra clara verba et institutionem
Christi. Qua hec est audacia prodi-
giosa, ut per tam impudens mendacium
nomen Ecclesie conspurces?



40 LA CoNFERENCE

étre contraire aux paroles précises et &
linstitution du Christ? D’ou te vient
cette prodigieuse audace, de profaner
le nom de I'Eglise par un mensonge si
impudent?

» Bref, tu es diseur de Messes, et tu
n'as été consacré tel par I'Evéque que
pour agir dans la Messe privée contre
les paroles précises et I'institution du
Christ, contre I'esprit, la foi et la con-
fession de I'Eglise : donc ton onction est
tout ce qu'il y a de plus profane; elle n'a
rien de saint ni de sacré. En outre, elle
est plus vaine, plus inutile, et tout aussi
ridicule que le serait le baptéme d'une
pierre, d'une cloche, etc. Et pour finir,
ajouta Satan, il est donc prouvé que tu
n’as pas consacré, mais que tu as seule-
ment offert du pain et du vin, comme
les Paiens; et que, par un trafic infime,
insultant pour la divinité, tu as vendu
ton ceuvre aux Chrétiens, servant ainsi
ni Dieu, ni le Christ, mais ton ventre.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 41

v Cum igitur Missarius ad nihil
aliud unctus sis ab Episcopo, quam ad
faciendum per Missam privatam contra
verba clara et institutionem Christi,
contra mentem, fidem et confessionem
Ecclesie, tunc profanissima est, et
nihil sancti nec sacri habet heec unctio.
Deinde vanior, inanior, et tam ridi-
cula est hec unctio, quam baptizatio
saxi, aut mute campane, etc. Atque
ultra ursit Satan, ergo non conse-
crasti, sed solum panem et vinum (ut
Ethnici) obtulisti; et per quaestum
turpissimum ac blasphemum Chris-
tianis opus tuum vendidisti, serviens
non Deo, non Christo, sed tuo ventri.
Que est hec inaudita abominatio in
ceelo etin terra? »

Heec fere erat disputationis summa.



42 LA CoNFERENCE ENTRE LUTHER, ETC.

Quelle est donc cette abomination, inouie
au ciel et sur la terre? »

Tel est & peu prés le résumé de cette
discussion.



(MRAEREIRE;

REMARQUES

SUR LA CONFERENCE

ENTRE

LUTHER ET LE DIABLE

CHAPITRE PREMIER

Que cette pidce est de Luther.

Il n’y a personne de bon sens qui ne criit,
aprés avoir lu cette Conférence, que ceux qui
reconnaissent Luther pour le premier de
leurs Réformateurs, ne la rejetassent comme
une pidce supposée et faite expres pour dé-
crier sa doctrine. Cependant Dieu a permis,
pour les confondre, que Luther lait lui-
méme écrite, et qu'ils 'aient regue comme un
ouvrage de Luther. En effet le Livre ol cette



44 LA CoNFERENCE

Conférence est rapportée, parut d’abord (1)
en Allemand deés l'année 1533, c’est-a-dire
environ treize ans avant la mort de (2) Lu-
ther, qui, bien loin de se plaindre qu’on lui
eiit attrijué ce Livre par malice, écrivit (3) a
Juste Jonas, son intime ami, pour le prier de
le traduire en Latin. Cette traduction fut faite
en®534. Etapres la mort de Luther, ses Dis-
ciples, et principalement Philippe Melan-
cthon, eurent soin de la mettre parmi ses
(Euvres, qui furent imprimées en Latin &
Wittemberg.

Les Calvinistes, aussi bien que les Luthé-
riens, reconnaissent que cette pidce est de
Luther. Hospinien, qui est un historien Cal-
viniste, parle sur 'année 1533 de cette Con-
férence, en ces termes (4) : Cette année Luther
mit au jour son Livre de la Messe privée et
de la Consécration des Prétres, au commence-
ment duquel il rapporte Uentretien qu'il eut
avec le Diable au milieu de la nuit, et il avoue

(1) Tom. 6 de Luther, de I'impression d'I¢na, feuillet 82.

(2) Hospinien, 2 part. de son Histoire Sacram., feuillet
131 de I'impression de Zurich, 1603,

(3) Just. Jonam. Tom 7, fol. 226 verso. Hospin., p. 2
Hist. Sacram, ad an. 1546.

(4) Hospin,, 2 part. Hist, Sacram., fol. 131.




ENTRE LUTHER ET LE DiABLE. 45

que c’est par ce malin esprit qu’il a été averti
de plusieurs abus de la Messe privée. Cet au-
teur ajoute que le sommaire de ceite Confé-
rence est que Luther a appris du Diable que
la Messe privée est une mauvaise chose, et
quayant été comvaincu par les raisons du
Diable, il I'a abolie.

M. Drelincourt, Ministre de Charenton
prés Paris, dit 4 peu prés la méme chose (1) :
Le Serpent ancien attaqua Luther, et il s’en
promettait la victoire. Parce que le serviteur
de Dieu avait été prétre, et que durant quinge
ans il avait célébré des Messes privées, il lui
prouve par des arguments invincibles que ces
Messes sont contre Dieu, et contre I'Ecriture
divinement inspirée.

M. Claude (2) fait le méme aveu : Luther,
dit-il, rapporte que s’étant une fois réveillé
pendant les téndbres de la nuit, le Diable se
prit a laccuser d’avoir fait idoldtrer le peuple
de Dieu, et d'avoir idoldtré lui-méme durant
quinge ans, qu'il avait dit des Messes privées.
M. Claude ajoute que Luther fut saisi d'une
violente agitation d'esprit, accompagnée d'une

(1) Faux Pasteur, section 48, pag. 373.
(2) Défense de la Réformation, pag. 156.



46 LA CoNFERENCE

sueur générale par tout som corps; et que la
confusion ot il se trouva, lui ayant fait com-
prendre que sa défense n’était pas solide... il
fit résolution de renoncer aux Messes pri-
vées.

Enfin, quand les Luthériens d’Allemagne
reprochent aux Calvinistes que Zuingle a
appris d’'un Ange, qui n’était ni noir ni
blanc, & expliquer dans un sens figuré ces
paroles, Ceci est mon Corps, les Calvinistes
repoussent ce reproche, en leur rappelant la
Conférence du Diable avec Luther.

1l est faux, dit Hospinien (1), que Zuingle
ne sfit pas si cet Ange était blanc ou noir. Car
Zuingle ne parle d’'aucun Ange; et quand il
en parlerait, qu'en voudrait conclure Hun-
nius pour rendre notre doctrine absurde? Ne
sait-il pas ce que Luther, dans le sixiéme
Tome de ses (Euvres imprimées en Allemand
a Iéna, écrit au feuillet 83 non d’'un ANGE,
mais du DIABLE MEME, qui avait eu avec
lui un entretien durant la nuit, et qui I'avait
informé de beaucoup d’abus de la Messe des
Papistes? dira-t-il que ce soit une tache a la
Secte des Luthériens?

(1) Ibid., fol. 26.




ENTRE LUTHER ET LE DiABLE, 47

Le méme Historien, aprés avoir rapporté
le Sommaire de la dispute qu’eut le Diable
avec Luther, dit (1) que les Disciples de Lu-
ther devraient se ressouvenir de cette dispute,
et cesser de reprocher a Zuingle son SONGE,
dans lequel il fut averti du vrai sens des pa-
roles de la Céne, non par le DiaBLE, comme
Luther le fut des abus et des superstitions de
la Messe, mais par un autre AVERTISSEUR,
comme lui-méme l'écrit.

Et David Paréus, dont le Synode de Dor-
drecht fait tant d’estime (2), parlant des Lu-
thériens, qui attribuent au Diable le songe
de Zuingle, use de ces termes (3) : Que ne pen-
sent-ils plutbt eux-mémes a ce -que raconte
Luther de ses entretiens familiers avec I’ Esprit
noir, qui est le Diable, et aux choses qu'il dé-
clare ouvertement que le Diable lui a suggé-
rées dans ses Conférences? Qu’ils réfutent
donc la chanson ordinaire, et I'argument tant
rebattu des Papistes : « Luther, de son pro-
» pre aveu, a appris de I'Esprit noir, qui est le
» Diable, les raisons pour lesquelles on doit

(1) Hospin,, ibid., fol. 131,

(2) Synod. Dordrac., sess. 99.

(3) David Pareus, lib. controvers. Eucharist., cap. 7.
p. 257.



48 LA CoNFERENCE

» condamner la Messe privée, et 'Onction des
» Prétres; donc la doctrine de Luther, tou-
» chant la condamnation de la Messe, est
» diabolique. » Voila, dis-je, a quoi il faut ré-
pondre. 1ls ne peuvent nier l'antécédent : car
les Papistes leur objecteraient la longue Lé-
gende de Luther, touchant la Conférence qu'il
a eue avec I'Esprit noir, qui est le Diable, et
qu'il a lui-méme décrite. Mais vous entendrey
aussitét crier aux Luthériens, que c’est un so-
phisme, parce que le vrai est toujours le vrai,
et ne devient point faux, quoiqu’il soit profére
ou suggéré par I'Esprit noir, qui est le Diable.
Pourquoi cela w’aurait-il- pas plus de force
pour Zuingle, puisqu’il ne dit point, comme
Luther 'avoue de lui-méme, que I'Esprit noir
lui efit rien suggéré, et que c’est une chose que
ses calomniateurs ne sauraient prouver?

r




ENTRE LUTHER ET LE DiaBLE. 49
— e )

CHAPITRE I

'Que les Protestants ne doivent pas méme
écouter Luther.

Apres tous ces témoignages, on ne peut |
douter que cette piece ne soit de Luther.
Mais en méme temps il y a lieu de s’étonner
que les Protestants, rendus & la seule lumiere
de la saine et droite raison, aient pu regarder
Luther comme un homme dont Dieu s'était
servi pour rétablir la pureté de I’Evangile(1):
car il ne faut que le sens commun, pour étre
convaincu qu’on ne doit pas méme écouter
celui qui se vante d’avoir appris du Démon
ce quil veut enseigner aux autres. Aussi
voit-on que les faux Prophates ont toujours
dit, pour donner de l'autorité & leurs paro-
les, qu’ils étaient inspirés d’en haut. Ce n’est

(1) Calv., Rép. au liv. de Pighius, opusc., col. 311 et
313, Béze, liv. 1, Hist. Ecclés., p. 4. Drelincourt, Faux
Pasteur, sect. 3, p, 13. M. Claude, Déf. de la Réform.,
2 part., p, 68, etc.

5



50 LA CONFERENCE

qu’en supposant des entretiens secrets avec
la Déesse Egérie, que Numa Pompilius fit
recevoir au peuple Romain plusieurs choses
qui regardaient le culte des faux Dieux. Ce
n’est qu’en feignant de nouvelles révélations,
que Montan séduisit tant de Chrétiens, et
Tertullien méme, qui avait fait paraitre avant
sa chute un si grand zele pour I'Eglise. Ceux
qui suivirent Mahomet, ne crurent i ses dis-
cours, que parce qu’il se vantait d’étre un
grand Prophete, et qu’il avait assez d’adresse
pour leur persuader que I’Ange Gabriel lui
parlait souvent de la part de Dieu. Mais, sans
rechercher dans lantiquité de semblables
exemples, on en trouve dans le dernier siecle,
ait tant d’imposteurs se sont élevés contre la
doctrine de I'Eglise (1). Carlostadt, qui avait
été un des premiers Disciples de Luther, et
qui avait entiérement rompu avec lui au
sujet de I’Eucharistie, osa bien dire, pour se
faire aussi des sectateurs, que c¢’était du Pere
éternel qu’il avait appris le nouveau sens
qu’il donnait & ces paroles: Ceci est mon
Corps.

{1) Kemnitius in Libello Domini, p. 214. Oziander Epit.
ent, 16, p. 86.




ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 51

L’Histoire de tous les temps fait donc con-
naitre que, pour attirer I'attention des hom-
mes, il faut leur persuader que ce qu’ils en-
tendent vient de Dieu; et jamais il n’y a eu
que Luther qui ait pu se faire croire, en dé-
clarant, comme il fait, que le Démon est
son maitre. Mahomet a beau dire que I’Ange
Gabriel est le sien, tous les Chrétiens ont
horreur de ses impostures. Carlostadt a beau
feindre que le Pere éternel lui a fait entendre
le sens des paroles de Vinstitution de V'Eu-
charistie, Luther se moque le premier de ce
fanatique (1), et les Protestants (2), aussi bien
que les Catholiques, le regardent comme un
insensé. Mais dés que Luther ditque c’est ala
persuasion du Diable qu’il a aboli les Messes
privées, alors tous les Protestants I’écoutent
avec respect, le regardent comme un Apé-
tre (3) et soutiennent méme, quand on les
presse, que le Démon lui a découvert une
vérité inconnue a toute 'Eglise. A quel éga-
rement n’est-on pas sujet quand on aban-

(1) Luth. Tom, 3. Editionis Ien., fol. 63.

(2) Alberus, 1. cont, Carolostadios, z, 4 et y 2. Sleidan,
. (3) Calvin, Rép. au 1 liv. de Pighius, opusc. 381, Dre-
jincourt, Faux Pasteur , sect. 3, p. 11.



52 LA CONFERENCE

donne, comme font les Protestants, la doc-
trine de cette Eglise, pour ne suivre que
des nouveautés? Et n’est-il pas visible que
Dieu les a livrés @ un sens réprouvé, parce
qu'ils ont changé la vérité en mensonge? (1)

Au reste, s'ils avaient eu soin de consulter
PEcriture sainte, qu'ils se vantent de suivre
uniquement, ils se seraient bien gardés d’é-
couter ce que le Démon n’a suggéré a Luther,
que pour le perdre. En effet 'Apétre S. Jean
recommande aux fideles (2) de ne pas croire a
tout esprit, mais d'éprouver si les esprits sont
de Dieu. Ainsi, dés qu’on connait que c’est le
Démon qui parle, comme Luther nous en
assure, il faut étre sourd & tout ce qu’il dit.
S. Paul écrit aux Galates (3) que si un Ange
du Ciel annonce un autre Evangile que celui
qui a €té annoncé, qu’il soit anathéme. On doit
donc a plus forte raison rejeter ce que le
Démon annonce i Luther contre la doctrine
qui avait été annoncée jusques alors a tous les
fideles sur le sacrifice de la Messe. Le méme
Apbtre, qui dit aux Corinthiens (4) que Satan

(1) Rom., 1, 25, 28.
(3) 1 Joan., 4, 1.

(3) Gal., 1, 8. .

(4) 1 Corinth., 11, 14.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 53

se transforme en Ange de lumiére pour nous
tromper, n’a pas cru les devoir avertir de ne
le pas écouter, lorsqu’il leur parlerait comme
Satan, et qu’ils le reconnaitraient pour tel;
parce qu’il jugeait bien que des hommes rai-
sonnables ne se faisseraient jamais surpren-
dre aux discours de ce malin Esprit, tant
qu’il leur parlerait & découvert. Il est donc
étonnant que Luther, sachant que cétait
Satan méme qui lui parlait, I'ait écouté avec
tant de soumission; il est encore plus éton-
nant que tous les Protestants aient pu se per-
suader que Luther fiit envoyé de Dieu pour
réformer I'Eglise, apres les avoir assurés que
Satan est le premier Docteur de cette nou-
velle réforme. :

Enfin les Protestants n’eussent jamais pu
croire que le Démon efit dit la vérité a Lu-
ther, s’ils avaient fait une sérieuse réflexion
sur la maniere dont Notre-Seigneur réfute les
Pharisiens, quand ils Paccusent de chasser les
Démons par la puissance du Prince des Dé-
mons (1). Comment, leur dit-il, Satan peut-il
chasser Satan? et si un Royaume est divisé
contre lui-méme, il est impossible qu’il se sou-

(1) Marc., 3, 23, 24, 26.



54 La CoNFERENCE

tienne : si donc Satan se souléve contre lui-
méme, le voila divisé; il est impossible qu'il
subsiste, et il faut que sa puissance finisse. Ce
discours de Jésus-Christ montre évidlemment
que le Démon ne peut vouloir abolir une chose
dont il est lui-méme Pauteur. D’ou il faut
conclure que, puisqu’il a suggéré a Luther
d’abolir les Messes privées, il n’en a pas été
lauteur, autrement il se serait détruit lui-
méme : ce qui ne peut lui arriver suivant la
doctrine de Jésus-Christ. C’est donc pécher
contre le Saint Esprit, & 'exemple des Pha-
risiens, que de soutenir, comme font les Pro-
testants, que les Messes viennent du Démon :
et s’ils avaient raisonné ou en Chrétiens ou
méme en personnes raisonnables, jamais ils
ne se seraient séparés de I'Eglise Catholique,
parce qu'ils auraient vu que le Démon ne
pouvant combattre que ce qui est saint, il
fallait de nécessité que les Messes qu’il vou-
lait abolir fussent saintes.

Mais, sans alléguer ici I'Ecriture, ce que
Luther écrit des Sacramentaires, ou de ceux
qui nient la présence réelle de Jésus-Christ
dans PEucharistie, montre assez que lui-
méme ne devait pas seulement étre écouté.
Car ce nouveau Docteur, ne pouvant souffrir

A

—_———— e —



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 55

que d’autres que lui se mélassent de faire les
Rétormateurs, dit, pour donner de I'horreur
des Sacramentaires, que (1) le Diable a parle
par leur bouche. Sidonc Luther veut qu’on
rejette la doctrine des Sacramentaires parce
qu’elle vient du Diable, quoique aucun d’eux
n’ait dit qu’elle en venait, peut-on sans folie
écouter Luther et suivre sa doctrine, aprés
qu’il a déclaré hautement qu’il la tenait du
Diable méme? C’est néanmoins ce que font
tous les Protestants; et Luther a tant d’au-
torité sur leur esprit, qu’ils aiment mieux le
croire, quoique le Démon ait prévalu contre
lui, que d’écouter I'Eglise Catholique, contre
-laquelle Jésus-Christ a promis (2) que les
portes d’Enfer ne prévaudraient jamais. Mais
rien ne fait mieux voir jusqu’od va leur pré-
vention et leur aveuglement, que les diffé-
rents moyens dont ils se servent pour justi-
fier Luther.

(1) Luth, Tom. 7, fol. 212.
(3) Math,, xvj, 18,



56 ° LA CoNFERENCE
e ————————————

CHAPITRE III

Que les Protestants s'efforcent en vain de
Jjustifier Luther.

Les uns disent que cet entretien de Luther
avec le Diable n’est qu’un songe : mais, pour
parler ainsi, il faut ne l’avoir pas lu, car Lu-
ther assure lui-méme (1), qu’il était bien
éveillé, lorsque le Diable vint disputer avec
lui. D’ailleurs, quand on supposerait, contre
le témoignage de Luther, que ce f(it un
songe, la cause des Protestants n’en serait pas
meilleure, puisqu’il serait toujours certain
que Luther aurait cru a ce songe : ce qui est
indigne non-seulement d’'un Chrétien, mais
d’un homme tant soit peu raisonnable.

D’autres prétendent que c’est une figure de
Rhétorique, ou une Parabole, dont Luther
s'est servi pour mieux représenter les trou-
bles de sa conscience, qui lui reprochait

(1) Tom, 7, fol. 228.




ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 57

d’avoir dit si longtemps des Messes privées,
ou méme pour faire connaitre les accusations
que le Diable formerait contre lui au Juge-
ment de Dieu. Luther, dit M. Claude (1),
suivant le style des Moines de ce temps-la,
qui avaient accoutumé par FiGure pE Rukto-
RIQUE de remplir les livres de leurs exploits
contre le Diable, rapporte que s’étant une fois
réveillé pendant les ténébres de la nuit, le
Diable se prit a Vaccuser d'avoir fait idold-
trer le peuple de Dieu, et d’avoir idoldtré lui-
méme durant quinge ans qu'il avait dit des
Messes privées. Il (2) nly a rien en tout cela
qui s’éloigne du devoir d’'un homme de bien,
ni qui ne soit entiérement innocent, soit qu'on
prenne cette narration au pied de la lettre,
soit qu'on la prenne comme une espéce de Fi1-
GURE ou de ParaBoLE. Il dit que le Diable
Paccusait dans son coeur ; cela signifie qu'il se
représentait lui-méme, dans sa conscience, les
accusations que le Démon pourrait un jour for-
mer contre lui devant le Tribunal de Dieu, etc.
Voila ce que dit M. Claude pour défendre
Luther.

(1) Défense de la Réformation, pag. 1, 6.
(2) Pag, 137,



58 LA CoNFERENCE

Mais, jamais Orateur a-t-il donné l’exemple
d’'une pareille figure de Rhétorique, et
M. Claude lui-méme n’avoue-t-il pas que cette
maniere d’exprimer les choses sous la forme
d’un combat contre le Diable, est un peu éloi-
gnée de l'usage commun? on n’a donc qu’a
lire Luther, pour voir qu’il n’a voulu faire
qu’un récit simple et naif de ce qui s’était
passé dans sa Conférence avec le Diable, et
non pas une Parabole. Car la Parabole feint
une chose pour en faire entendre une autre;
et il parait que Luther parle en cet endroit a
découvert de ce qui lui est arrivé. Il ne dit
pas, comme lui fait dire M. Claude, que le
Diable I'accusa dans son ceeur; mais qu'une
nuit, étant bien éveillé, le Diable vint disputer
avec lui. 11 rapporte les paroles de ce mau-
vais Esprit, avec les réponses qu’il lui fit;
et ces réponses font connaitre qu'il n’était
nullement en peine sur le sujet des Messes
privées, lorsque le Diable s’avisa de I'en fairc
douter : il assure méme qu'il les avait dites de
bonne foi jusqu’alors(1). Ce qui marque que
sa conscience n’en était point agitée; et
qu’ainsi M. Claude a tort de dire que le récit

(1) Tom. 7, fol. 228 vers. et 229 rect,




ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 59

de Luther sur son entretien avec le Diable,
soit une Parabole, pour expliquer les agita-
tions intérieures de sa conscience au sujet des
Messes privées.

Une seconde raison pour montrer que ce
ne saurait étre une Parabole, est que Luther
(aprés avoir rapporté les arguments du Dé-
mon, comme des choses qui lui étaient nou-
velles, et qui le persuadaient & mesure qu'il
les entendait, et aprés avoir expliqué toute la
suite de'leur dispute), assure (1) qu’il est pres-
que impossible de soutenir en ces occasions
Uimpétuosité du Démon.

Mais une observation, qui suffit seule pour
convaincre tous les esprits raisonnables que
Luther n’a point voulu faire une Parabole,
est qu'il dit, aprés avoir fait le récit de sa
Dispute avec le Diable (2), qu'Empserus,
LEcolampade, et plusieurs autres ont perdu la
vie dans de semblables disputes. :

Ce n’est donc pas, et ce ne saurait étre une
Parabole. Aussi M. Claude avoue que celle-
l1a serait fort extraordinaire; et comme il
prévoit bien que les gens de bon sens ne

(1) Ibid., 1, fol. 230.
(2) Tom. 7, fol. 333,



o L.A CONFERENCE

s'y tromperont pas, il tiche de surpren-
dre les faibles, en alléguant un exemple
par lequel il prétend montrer (1), que les
Moines de ce temps-la remplissaient leurs li-
vres de leurs exploits contre le Diable. 1l tire
cet exemple de S. Antonin (2), qui rapporte,
» que S. Dominique trouva une nuit le Diable
» lisant un papier; qu’il lui recommanda par
» Jésus-Christ de lui montrer ce qu'il lisait ;
» & quoi le Diable obéit au nom de Jésus-
» Christ; et que S. Dominique ayant vu ce
» papier, s’en servit utilement pour corriger
» les Religieux de certains défauts que le
» Diable avait remarqués, pour leur en faire
» reproche au Jugement de Dieu. » Cela se
peut (pour user des termes de M. Claude)
appeler un exploit d’'un Moine contre le Dia-
ble, car ce Saint force le Diable au nom de
Jésus-Christ de lui déclarer ce qu’il voulait
tenir secret jusqu’au jour du Jugement. Au
lieu que Luther, bien loin de se signaler
contre le Diable par quelque victoire, avoue
que le Diable I'a vaincu par ses raisons : de
sorte que cela se peut appeler Exploit du
Diable contre un Moine.

(1) Déf. de la Réform., p. 138.
(3) S. Ant, Chron,, 3. part., tit, 23, cap. 4. 6.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 01

Ce qu est bien différent de ce qu1 arriva,
dit-on, 4 S. Dominique : le Diable ne le voulait
pas instruire, et ce mauvais esprit ne lui
donna le papier qu’il tenait, que par la force
qu’a toujours sur lui le nom de Jésus-Christ.
Sans cela il n’efit point fait connaitre a
S. Dominique les défauts de ses Freres, parce
qu’il ne dit jamais une vérité utile que par
contrainte. C’est pourquot M. Claude, qui le
sait, s’est bien donné de garde, dans le rap-
port de cette histoire (1), d’exprimer, comme
fait S. Antonin, que ce fut au nom de J.-C.
que le Diable obéit & S. Dominique, de peur
qu’il ne pariit alors que le Diable avait été
forcé, et afin qu'on pit croire qu’il avait in-
struit S. Dominique, comme il avait instruit
Luther. Mais la maniére dont le Diable
aborda Luther, fait bien voir qu’il ne l'a-
borda que pour séduire. Luther ne l'appelait
point; le Diable lui exposa ses raisons sans y
étre forcé; Luther exposa les siennes avec le
plus de force qu’il put. Enfin il céda; et c’est
sur les instructions d’un tel Maitre qu’il a fait
abolir, par ceux qui I'ont suivi, le sacrifice de
la Messe.

(1) Déf.dela Réform.,p. 138. .



62 LA CoNFERENCE

Aureste, quand on accorderait 8 M. Claude
tout ce qu'’il veut, c’est-a-dire que ce récit de
Luther n’est qu'une Parabole, les choses n’en
iraient pas mieux pour la Réforme car, dans
cette Parabole, le Diable fait toujours le pre-
mier personnage, qui est celui de Maitre, et
Luther n’y parait que comme un Disciple
trop soumis. Cela, comme on voit, n’est pas
fort avantageux pour des gens qui regardent
Luther comme leur premier Réformateur; et
M. Claude dira tant qu’il lui plaira, pour
éblouir ses lecteurs, qu’il n’y a rien en tout
cela qui s'éloigne du devoir d'un honnéte
homme, ou qui ne soit du mouvement d’une
bonne conscience; il ne le fera jamais croire &
ceux qui ont tant soit peu de sens. Aussi
M. Pajon, homme habile, et Ministre d’Or-
léans, s'est bien donné de garde, dans sa ré-
ponse au Livre des Préjugés, de relever l'en-
droit ou il est parlé de cette conférence du
Diable avec Luther; il a bien vu qu'il valait
mieux se taire que d’imiter M. Claude, en ne
disant que des choses absurdes, aussi contrai-
res a la raison qu’au récit de Luther.

Un Ministre Anglais (1) a cru se tirer

Pa(;) g?rtonus in Apol. Anglicana, part. 1.lib, 2. cap. 21.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 63

d’embarras, et en méme temps persuader aux
simples que la Messe était une invention du
Diable, en nous objectant qu’on trouve dans
les écrits de Surius, qu'un jour le Diable
ayant pris la figure d'un Ange, s'apparut a
un certain Abbé, et I'exhorta a célébrer la
Messe.

Mais il n’y a qu’a lire cette histoire, pour
y voir tout le contraire de ce que ce Ministre
veut établir, et pour étre convaincu de sa
mauvaise foi. Voici comme la chose est rap-
portée dans Surius au premier jour de
Juin : (1) « Le saint homme Siméon eut ordre
» d’aller sur le mont Sinai, et d'y demeurer
» quelque temps : il fit ce qu’on lui comman-
» dait; et I’Ennemi ancien lui dressa de nou-
» veaux piéges pour le surprendre. Le Démon
» I'exhorta une nuit a célébrer la Messe :
» mais Siméon, qui n’était ni endormi ni
» éveillé tout & fait, lui soutint que per-
» sonne ne devait exercer ce ministere
» sans avoir l'ordre de¢ Prétrise. L’Ennemi
» redoubla ses instances, en lui disant qu'il
» était Ambassadeur de Dieu; que Jésus-
» Christ voulait cela et qu’il ne fallait pas que

(3) Apud Sur., ad. 1. Junil.



z

64 LA CONFERENCE

» ce saint lieu fit privé plus longtemps d’'un
» tel ministére. Comme il vit que Siméon lui
» résistait toujours, alors, aidé d’un autre
» Démon, il le tira du lit, et apres I'avoir bien
» éveillé, il le traina devant I’Autel, ou il le
» revétit de ’Aube. Mais sur la maniere de
» mettre I'Etole il y eut de la contestation :
» le Démon prétendait la mettre & Siméon,
» comme la met le Prétre; et Siméon au con-
» traire soutenait qu’elle ne devait lui étre
» mise, que comme la met le Diacre. Enfin le
» Serviteur de Dieu étant revenu a soi, chassa
» PEnnemi par la force de la priere et par le
» signe de la Croix. »

On peut voir maintenant quelle différence
il se trouve entre’histoire du Moine Siméon,
et celle du Moine Luther. Il est vrai que le
Démon tente ces deux Moines pour les por-
ter & commettre un grand crime. Il veut que
le premier, qui n’est que Diacre, dise la
Messe, c’est-a-dire fasse une chose que Jésus-
Christ n’a permis qu’aux Prétres de faire; et
il veut que le second, qui est Prétre, non-seu-
lement ne dise plus la Messe, mais qu’il re-
garde encore comme une horrible idoldtrie,
ce sacrifice de la nouvelle loi, que Jésus-Christ
a institué la veille de sa mort, et que 'Eglise




ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 65

Catholique a toujours célébré avec tant de
vénération. '

Voila donc comme le Démon tente deux
Moines : mais Siméon résiste 3 la tentation,
comme doit faire un Disciple de Jésus-Christ;
et Luther y succombe malheureusement,
comme un homme sans foi. Siméon ne veut
pas seulement €écouter le Démon, quoiqu’il
efit pris la figure d’un Ange, et qu'il se vantit
d’étre Ambassadeur de Dieu. Luther, au con-
traire, n’ignore pas que c’est Satan méme qui
lui parle, il 'écoute cependant comme un
Disciple fidele écoute son Maitre. Siméon dé-
couvre tous les artifices du Démon, des que le
malin Esprit lui parle contre Yordre établi
dans I'Eglise; et Luther renverse cet ordre
des que le méme Esprit, cet Esprit de trouble
lui inspire de le renverser. Enfin Siméon se
sert, pour chasser 'ennemi, des armes ordi-
naires du Chrétien, c’est-d-dire, de la priere
et du signe de la Croix; et Luther n’a pas la
orce de faire la méme chose, parce que d’a-
bord il a donné trop d’entrée au Démon :
Dans cette détresse, dit-il, et dans ce combat
contre le Diable, je voulais repousser cet en-
nemi, avec les armes auxquelles j'étais accou-
tumé sous la Papauté. S’il avait été sage et

6.



66 LA ConFERENCE

fidele a la foi, d&s que le Diable commenga &
lui parler, il se serait servi (1) du bouclier de
la foi, pour éteindre tous les traits enflammés
de ce malin Esprit; il aurait pris (2) Pépée
spirituelle, qui est la parole de Dieu, pour dé-
truire tout ce que le Démon lui disait; et en-
fin il aurait eu pour le chasser (3) recoursé la
pri¢re et au nom de Jésus-Christ. Mais ce
malheureux Moine, oubliant les veeux qu’il
avait faits au baptéme, de renoncer a Satan,
se laisse prendre 4 ses vains discours, et au
lieu (4) de marcher comme un enfant de lu-
miere, il suit aveuglément la voie ou le con-
duit le Prince des ténebres.

11 parait donc que le Ministre Anglais a fal-
sifié I'histoire du Moine Siméon, en rappor-
tant simplement que le Démon I'avait voulu
obliger a dire la Messe, d’ouiil veut faire con-
clure que c’était la premiere fois qu'on lefit
dite : an lieu qu’il est rapporté que ce saint
Religieux refusa de la dire, parce qu’il n’était
pas encore Prétre. Preuve donc que le Prétre
la disait ordinairement; et que si le Démon a

(1) Ephes. 6, 16.
(2) V.17.

(3) V.18,

(4) Eph. 5, 8.




"ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 67

voulu persuader d Siméon de la dire, ce n’a
pas été pour lui faire faire une chose qui fiit
mauvaise en soi, mais pour le porter a en faire
une qui ne lui était pas encore permise, parce
qu’il n’avait pas recu lordre de Prétrise,
auquel est attachée la puissance de cé-
lébrer la Messe. Au reste cet Autel, cette
Aube, cette Etole, cette fagon de la mettre,
et toutes les autres circonstances rapportées
dans Surius, prouvent qu’on disait la Messe
avec les mémes ornements dont on se sert de-
puis si longtemps, et méme sur un Autel. On
voit par la que la Messe n’est pas inventée par
le Diable, pour tromper le Moine Siméon;
et s'il I’a voulu séduire, ce n’a été qu’en pous-
sant ce Diacre a abuser de I’Autel et des habits
sacerdotaux, pour faire une chose qui n’est
permise qu’aux seuls Prétres. Aussi Calvin
demeure d’accord qu'on célébrait la Messe
bien longtemps avant que le Démon efit tenté
le Moine Siméon, puisque ce Religieux ne
vivait (1} qu’au commencement de 'onzi¢me
siécle, et que Calvin dit (2) que des le com-
mencement de I'Eglise Chrétienne on a in-

1) Apud Surium, ibid . sub. fin.
(2) Comment. sur le 28 vers, du Ch. 4 de I’Efvangile de
Saint Jean.



68 LA CoNFERENCE

venté la cerémonie de sacrifier Jésus-Christ.

Pourquoi, disent quelques Ministres, bla-
mer Luther de ce qu’il a eu un entretien avec
le Démon? La méme chose n’est-elle pas arri-
vée a Jésus-Christ dans le désert? Cette com-
paraison est bien odieuse; et c’est se jouer de
la Religion que de parler ainsi. Il est vrai que
Jésus-Christ a été tenté; mais il Pa été, dit
S. Paul, (1) sans étresujet a aucun péché : et (2)
comme il a pris notre nature, pour détruire
par sa mort celui qui avait I'empire de la mort,
c’est-a-dire, le Diable; il a voulu aussi étre
tenté, pour nous apprendre par son exemple
a résister a la tentation, et a n’écouter jamais
les suggestions, ni les discours du Diable, qui
doivent toujours étre suspects & un Chrétien.
Jésus-Christ, pressé de la faim, dit S. Chry-
sostome, (3) ne fait pas néanmoins ce que le
Démon lui inspire, pour nous apprendre que
nous ne devons jamais rien croire de ce que
nous conseille cet ennemi. Comme c’est par la
qu'Adam a offensé Dieu, et a violé son ordon-
nance, Jésus-Christ nous fait voir qu'il ne fau-
drait pas écouter le Démon, quand méme il ne

(1) Heb, 4. 15.
(2) Heb, 2. 14.
(3) S. Chrysost, hom. 13. in Matth



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 69

nous porterait pas a désobéir & Dieu. S. Atha-
nase (1) ajoute qu’il ne faut jamais écouter ce
malin Esprit, quoiqu’il allegue I'Ecriture pour
appuyer ce qu’il dit, parce que son intention
est toujours mauvaise. Encore, dit ce Pere, que
Ihérétique emprunte de I'Ecriture sainte ses
maniéres de parler, il doit toujours étre sus-
pect : et comme son esprit est corrompu, le
Saint Esprit lui dira : Pourquoi racontes-tu
mes jugements, et pourquoi mon testament est-
il dans ta bouche? aussi yoit-on que Notre-
Seigneur ferma la bouche au Démon, qui se
servait de I’Ecritu(e sainte en lui parlant.

(1) L. de Synod. Arim, et Seleuc.



70 LA CoNFERENCE

CHAPITRE 1V

Au temps de la Conférence avec le Diable,
Luther était encore dans le seinde I'Eglise
Catholique.

Si Luther, au lieu d’écouter les faux raison-
nements que le Démon tirait de I'Ecriture
contre le Sacrifice de la Messe, efit repoussé
cetennemi de la vérité, comme avait fait Jésus-
Christ, il ne serait pas devenu l'auteur d’'un
schisme, qui a tant causé de maux a I'Eglise
et a 'Etat; et les Protestants participeraient
encore avec nous au méme sacrifice. Ce qu’il
y a de plus déplorable, c’est que tous les Doc-
teurs de la nouvelle Réforme ne se servent
contre la Messe, que des passages dont le Dé-
mon s’est servi pour obliger Luther & I'abolir,
et ont tellement accoutumé Vesprit de leurs
auditeurs aux fausses explications qu’ils don-
nent a ces passages, que quand ceux qu’ils ont
séduits viennent & lire le récit que Luther a
fait de sa Conférence avec le Démon, ils ne



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. !

peuvent s’empécher de dire que le Démon
avait raison, le reconnaissant ainsi, sans y
penser, pour leur premier Réformateur : par
la il n’a pas eu besoin de se transformer en
Ange de lumiere pour les décevoir.

D’autres Ministres, pour empécher qu’on
ne croie que ce soit par les avis du Démon
que Luther a commencé sa Réforme, assurent
qu’il avait condamné les Messes privées, avant
méme que le Diable en efit conféré avec lui :
et ils prétendent le prouver en disant que son
(1) livre de la Captivité de Babylone, et celui
par lequel il confirma les Augustins de Wit-
temberg dans la pensée d’abolir la Messe pri-
vée, avaient paru longtemps avant qu’il efit
composé celui our il parle' de sa Conférence
avec le Diable.

I1 est vrai que ce dernier livre n’a été écrit’
que longtemps apres les deux autres : mais il
est vrai aussi qu’il avait eu cet entretien avec
le Diable, avant qu’il efit pensé & écrire ces
deux ouvrages, ni aucun autre contre les
Messes privées. Car en premier lieu, il appelle
lui-méme cet entretien (2) une Dispute : et

(1) Liber de Captiv. Babyl. et Liber de Abroganda
Missa privata. Luth., tom. 2,

(2) Tom. 7, fol. 230.



72 La CoNFERENCE

s'il avait été du sentiment du Diable sur les
Messes privées, avant que de Pentretenir, leur
accord aurait été fait et il n’aurait pas fallu
disputer sur ce point, comme ils firent. En
second lieu, il parait que, quand il eut cet
entretien avec le Diable, il croyait encore
qu’il y avait sept Sacrements; carle Diable en
tire un argument contre lui : (1) Ce sont la,
lui dit-il, vos sept Sacrements. Or il est cer-
tain que dans son livre de la Captivité de Ba-
bylone, il ne parle plus en homme qui croit
qu'il y a sept Sacrements; il le nie méme for-
mellement : Avant tout, (2) dit-il, il faut que
Jje nie qu’il y ait sept Sacremeuts, et que je n’en
admette pour le présent que trois, savoir le
Baptéme, la Pénitence et le Pain. D'ot il suit
nécessairement qu’il n’a écrit son livre de la
Captivité, qu'apres sa Conférence avec le Dia-
ble : car si, dés le temps de cette Conference,
il n’avait cru que trois Sacrements, le Diable
aurait mal argumenté contre lui, d’alléguer
qu’il en croyait sept.

Il est clair aussi que le livre qu’il écrivit
aux Augustins de Wittemberg sur 'Abolition

(1) 1bid., fol, 229.
(2) De Captiv. Babyl,, tom, 2,



enTRE LUTHER ET LE DiABLE. 73

des Messes privées, n'a été fait qu’aprés cette
Conférence, puisque dans ce livre il parle con-
tre les Messes privées, et que dans la Confé-
rence il les soutient de toute sa force contre
le Diable.

11 parait méme, par les arguments dont ils
se servent I'un et 'autre, que Luther étaiten-
core dans I'Eglise. (1) N'ai-je pas regu, dit-il
des le commencement, lonction et la consé-
cration des mains de I'Evéque? N'ai-je pas
fait toutes ces choses par le commandement
de mes Supérieurs?... Pourquoi n’aurais-je
pas consacré, puisque jai prononcé sérieuse-
ment les paroles de Jésus-Christ?-Cela marque
évidemment qu'’il était encore dans I'Eglise;
aussi le Diable, dans cet endroit, lui parle en
ces termes (2) : C’est ce que ni toi, ni aucun
autre Papiste ne peut nier, et dans un autre (3) :
mais toi qui es un impie, et qui ne connais pas
Jésus-Christ, tu es la debout tout seul, et tu
timagines que Jésus-Christ a institué pour toi
seul le Sacrement, etun peu plus loin (4) : Tout
le reste de I'Eglise, qui ne sait pas méme que

(1) Tom. 7, fol, 228.
(3) Ibid,

(3) Ibid., fol. 139.
i4) Ibid,



74 La CoNrfRENCE

tu dis la Messe, n’apprend rien par toi, et ne
regoit riende toi; mais toi, seul dans un coin,
sans rien dire, tu manges seul, tu bois seul.
Ces paroles ne montrent-elles pas trés-claire-
ment que Luther disait encore alors des Messes
privées? Et vers la fin de son récit, il dit (1) :
Dans cette détresse et dans ce combat contre
le Diable, je voulais repousser cet ennemi avec
les armes auxquelles j’étais accoutumé sous la
Papauté, et je lui objectais I'intention et la Foi
de IEglise... Je veux, lui disais-je, que je
n'aie pas cru comme il fallait croire, et que
je me sois trompé dans ma pensée; I'Eglise,
néanmoins, a cru en cela comme il fallait
croire, et ne s'est pas trompée.

Il marque (2) méme que le Diable, en cet
endroit, redoublant ses efforts, le pressa avec
plus de véhémence gu'auparavant, de montrer
oit Dieu avait commandé de consacrer en la
Foi de I'Eglise; comment il prouverait que
PEglise lui communiquait son intention pour
une Messe privée; et que s'il w'avait point la
parole de Dieu, il fallait que les hommes
Peussent enseigné sans cette parole, et que sa
doctrine sur les messes privées ne fat qu'un

(1) Tom, 7, fol. 129,
(2) Ibid.



ENTRE LUTHER ET LE DABLE. 75

mensonge. D’oli il résulte que le Démon lui a
donné le premier scrupule sur les Messes pri-
vées, et les premiers enseignements qui lui
ont servi & prétendre réformer I'Eglise sur ce
point.

Aussi avons-nous vu qu’Hospinien (1) et
M. Drelincourt (2) disent que ce fut du Diable
que Luther apprit que les Messes privées
étaient contre I'Ecriture, et qu'il les fallait
abolir. En effet, il ne se sert, dans tous les
écrits qu'il a faits contre les Messes privées,
que des arguments que le Diable lui a suggé-
rés dans cette Conférence. Ainsi ceux qui
regardent Luther comme un des premiers
réformateurs de I'Eglise, doivent aller plus
loin, et reconnaitre le Diable pour I'auteur de
cette Réforme. Et Messieurs de la Religion
Prétendue Réformée ont beau dire qu'ils ne
suivent pas la doctrine de Luther : car, outre
qu’ils la suivent en ce point, il est certain qu'ils
Pont toujours mis entre leurs premiers Réfor-
mateurs, suivant le sentiment de Calvin (3),

(1) Hospin., 2 part.. Hist, Sacr., fol. 131.

(2) Faux Pasteur, sect. 48, p. 373.

(3) Sepe dicere solitus sum, etiamsi me Diabolum yo-
caret (Lutherus) me tamen hoc illi honoris habiturum, ut
insignem Dei servum agnoscam, Calvin , dans sa lettre du
35 novembre & Bulinger.



76 La ConrfrENnce

qui proteste que, quand Luther l'appellerait
Diable, il le respecterait comme un grand ser-
viteur de Dieu.

Drailleurs Punion que les Calvinistes ont
faite avec les Luthériens, marque bien qu'’ils
ont reconnu Luther pour un homme de Dieu,
et qu'ils n’ont point eu d’autres raisons pour
cela, que cellesde Calvin, qui (1) fondele grand
respect qu’il a pour lui, sur la fermeté avec
laquelleilaseulattaqué toutel’Eglise Romaine.
Or il est évident qu’il ne l'avait pas encore
attaquée dans sa doctrine, lorsqu'il eut cette
Conférence avec le Diable, puisqu’il admettait
tous les Sacrements qu’elle regoit, et que pour
justifier au Démon qu'il disait valablement
des Messes privées, il alléguait qu’il les disait
en la foi de cette Eglise. Il n’avait donc encore
écrit aucun des livres qu’il a publiés contre
elle, et qui lui ont fait donner par Calvin et
par ses Sectateurs (2) ces grands noms d’4pé-
tre et de Serviteur de Dieu.

On demandera peut-étre ici d’ol vient que
Luther n’a parlé de cette Conférence, que

(1) Calvin, dans sa défense contre Westphal, col. 1794 de
ses opusc, imprimés A Genéve en 1611, par Jacob Stoér.

(2) Béze, tom. 1 de son Hist. Ecclésiast., p. 4. Hospin.,
3 part., Hist. Sacrament., fol, 137 verso,



ENTRE LUTHER ET LE DiABLE. 77

dans le dernier des trois ouvrages qu’il a faits
contre les Messes privées. Mais il est facile de
répondre d cette question. Il n’avait garde,
lorsqu’il commenga d’écrire contre les Messes
privées, d’alléguer que le Diablc était auteur
de cette doctrine ; et quoiqu’il fiit déja per-
suadé (comme on le verra dans la suite) que
le Diable pit enseigner dans 'Eglise et y faire
T'office de Pasteur, il ne voyait pas le monde
encore disposé a recevoir les enseignements
d’un pareil maitre. Cest pourquoi quand il
écrivit (1) , en 1520, son livre de la Captivité,
et (2) en 1521, celui qu’il adressa aux Augus-
tins de Wittemberg, il ne dit point qu’il efit
appris du Diable les raisons dont il se servait
contre les Messes privées. On voit méme qu'il
avait peur que la plupart des Religieux de ce
Couvent ne pussent porter une si nouvelle et
siétrange doctrine. Sa Préface le montre bien :
il dit(3) que peu de gens sont capables-de
résister a lautorité de toute I'Eglise et a la
pratiqueuniverselle detant desiécles ; il ajoute :

(1) Hospin., 2 part., Hist. Sacrament., fol. 5 verso,

(3) Hospin., ibid., fol. 23, Scripsit Lutherus sub finem
ann. 1521, ad Fratres Augustinianosex Pathmo suo librum
De abroganda Missa privata.

(3) Luth., De abroganda Missa privata, tom. 3,

7.



78 La ConrfrEnck

qu'il craint bien qu'il 'y ait encore plusieurs
faibles parmi eux. Et les croyant capables de
s'effrayer parla seule nouveauté de sa doctrine,
il n’avait garde de leur dire qu'’il la tenait du
Diable.



ENTRE LUTHER ET LE DiABLE. 79

CHAPITRE V

Etrange égarement de Luther sur Padminis-
tration des Sacrements.

Onze ou douze ans aprds, quand Luther
vit tant de peuples courir apres lui, et qu'il
n’avait qu’a dire une chose pour la faire
croire, il ne feignit point, en faisant son troi-
siéme traité contre les Messes privées, d’y in-
sérer le récit de sa Conférence avecle Diable, et
d’aller mémejusqu’a dire, pourl’autoriser, que
le Diable pouvait non-seulement enseigner
dans 'Eglise, mais y administrer tous les Sa-
crements. Cette proposition (1) est étonnante :
mais la maniere dont Luther I'explique I'est

(1) Hospinien en a été surpris : « Luther, dit-il, dans son
livre de la Messe privée et de 'onction des Prétres, est allé
jusqu'd dire qu'il y aurait un vrai Sacrement, quand méme
il serait fait par le Diable.» In libro de Missa privata et
unctione Sacerdotum, anno 1533, edito, eo usque progres-
sus est, ut diceret, Sacramentum verum futurum, etiam si
a Diabolo conficeretur, Hospin,, 3 part,, Hist. Sqcr., fol ,
14 verso,



8o La ConrfrENnce

encore davantage. Je ne suis pas, dit-il (1),
de l'ayis des Papistes, qui disent gu'aucun des
Anges, ni Marie méme ne peut consacrer.
Et moi je dis au contraire, que si le Diable
méme venait... et que je susse ensuite qu'il se
flit ingéré de faire l'office de Pasteur de
IEglise, qu'ayant pris la figure d'un homme
il efit été appelé pour précher, et qu'il eiit ensei-
gné publiqguement dans I'Eglise, qu'il eiit bap-
tisé, célébré la Messe, donné I'absolution des
péchés, et fait ces fonctions selon I'institution
de Jésus-Christ ; nous serions alors contraints
d’avouer que les Sacrements ne seraient pas
pour cela inefficaces ; mais que nous aurions
recu un yrai baptéme, un yrai Sacrement du

(1) Ego igitur non dicam, quod Papiste dicunt, nullum
Angelorum, ne Mariam quidem ipsam, consecrare posse, Et
e contra dico, si Diabolus ipse veniret... ego autem pono ut
postea resciscerem diabolum sic irrepsisse in officium Pas—
toris Ecclesiee, in specie hominis vocatum esse ad praedi-
candum et publice in Ecclesia docuisse, baptizasse, cele~
brasse Missam. absolvisse a peccatis, et tali munere functum
esse juxta institutionem Christi : tunc cogeremur fateri Sa-
cramenta ideo non esse inefficacia, sed verum Baptismum,
verum Evangelium, veram Absolutionem, verum Sacramen-
tum Corporis et Sanguinis Christi nos accepisse., Fides
enim nostra, dignitas et efficacia Sacramentorum non nitun-
tur qualitate persona, sive bona sit sive mala, uncta vel non
uncta, vocata legitime, vel non vocata, Satan vel Angelus,
etc. Luth., De Missa privata et unctione Sacerd.,tom. 7,
fol, 243 verso.



ENTRE LUTHER ET LE DIABLE. 81

Corps et du sang de Jésus-Christ. Car notre
Jfoi, et lefficace des Sacrements n'étant pas
appuy-ées sur la qualité dela personne,iln’im-
porte que cette personne soit bonne ou mau-
vaise, qu'elle ait recu I'onction, ou ne l'ait pas
recue, qu'elle ait été appelée légitimement ou
non, gue ce soit un Diable ou un Ange (1).
Peu apres, il ajoute, pour appuyer ce senti-
ment par un exemple (2),qu’il a oui dire autre-
Sfois qu'un Prédicateur s’étant trouyé mal, un
inconnu était survenu, qui s'était présenté a la
place de I'autre, et qu'apres avoir faitune pré-
dication forte et touchante, il avait déclaré qu'il

’

(1) Calvin est de méme sentiment : « Je confesse, dit-il,
que la vertu des Sacrements ne dépend point de la dignitédes
personnes ; et dis, plus outre, que si un Diable administre
la Céne, elle n'en serait point pire : et, au contraire, si un
Ange chantait la Messe, elle n'en vaudrait rien mieux. »
Opusc. 1, serm. cont. lidoldtrie, col. 957.

(2) Ego in adolescentia mea audivi quandam historiam,
quendam concionatorem, cum jam deberet conscendere sug-
gestum, subita @gritudine correptum, ibi supervenit quidam
ignotus, et obtulit se pro ipso concionaturum : arrepto au-
tem libro, paravit se ad concionem ; et cum jam conscen-
disset suggestum, adeo erudite, pie et pathetice dixit, ut am-
mis omnium repente permotis, tota pene in lacrymis solve-
retur turba auditoram. In fine autem concionis, ejusmodi
dicto clausit : Vultis, inquit, scire quis sim? Ego sum Satan,
ideo tam concitate vehementer apud vos de Evangelio pero-
ravi, ut eo acrius accusare vos possim in extremo die, in
vestram damnationem,



82 La ConrtrEnce

était le Diable, et gu'iln’avait préché I’E'vangile
avec tant de véhémence, que pour les accuser
au dernier jour avec plus de force. Je n'exa-
mine pas, dit Luther (1), si cette historiette est
vraie, ou si c'est une chose inventée pour
instruire, mais je sais gw'elle est vraisemblable,
c'est-a-dire que le Diable peut évangéliser,
faire la fonction de Ministre et de Pasteur,
donner le Sacrement, etc. Aprés cela il ne faut
pas s'étonner que Luther ait si bien écouté le
Diable sur les Messes privées, quoiqu’il le
conniit pour ce qu’il était, et si enfin il a dé-
claré que c'était de lui qu'il tenait cette
doctrine.

Un autre moyen dont se servent les Minis-
tres, est de dire que, quoique Luther aitappris
cette doctrine du Diable, il ne s’ensuit pas
pour cela qu'il faille la rejeter, parce que le
Diable dit quelquefois la vérité : comme quand
il dit de Jésus-Christ qu’il est (2) le Fils du
Dieu vivant, etdes Apétres qu'ils sont les Ser-
viteurs du Treés-Haut (3).

(1) An hec historiola vera sit , an docendi causa conficta,
non pugno. Hoc autem scio eam verisimilem esse, scilicet
Diabolum posse evangelizare, fungi officio Ministri et Pas-
toris, porrigere Sacramentum, etc. Luth,, ibid., fol. 244.

(2) Matth., 8, 29. Marc, 5, 7. Luc, 8, 28.

(3) Actor, 16, 17,



ENTRE LUTHER ET LE DuBLE. 83

En effet, il ne faut pas rejeter ces vérités,
parce que le Diable les a dites : mais on doit
considérer deux choses. L’une, que quand il
a parlé dela sorte, ¢'a été parce qu'il y était
contraint, comme en convient (1) Calvin lui-
méme. L’autre, que ces vérités étaient déja
connuesd’ailleurs; sans celail efit bien fallu se
garder de l'en croire : car, comme il est le
pere du mensonge, son témoignage doit tou-
jours étre suspect, lors méme qu’il ditla vérité.
L’exemple de Jésus-Christ, dit S. Chrysos-
tome (2), nous montre que, quand les Démons
nous diraient méme quelque chose de véritable,
nous ne deyrions pas les croire. 1l les fit taire
lorsqu’ils publiaient qu'il était le Fils de Dieu ;
et S. Paul de méme leur imposa silence, quoi-
guwalors ils parlassent conformément a la
vérité. Ce méme Peére dit dans un autre
endroit(3) que Jésus-Christ fit taireles Démons
pour nous apprendre & ne nous jamais fier a

(1) Sciendum est, non tam sponte in Christi conspectum
venisse (Demones), quam arcano Christi imperio tractos.....
coacti etiam eum adorant, et contumaces eorum querimonise
testes sunt quam non volontaria fuerit eorum co.fessio, sed
vi extorta. Calvin, Harmonie évangélique sur le 6= et le
7= verset du 5=e chap. de Saint Mare.

(2) S. Chrys. hom. 13. in Mattk.

(3) Hom, 3. de Lagaro.



84 La ConrErence

leurs discours. D’ol il faut conclure que quand
le Diable est le premier & dire une chose, et
qu'il la dit sans contrainte, ce doit étre néces-
sairement un mensonge ; parce qu’alors il ne
peut suivre que sa nature, C'est-a-dire, il ne
peut que mentir. Or il ne parait pas qu'il ait
été contraint de parler, comme il a fait a
Luther, contre les Messes privées : il parait au
contraire qu'il est le premier qui ait dit que
ces Messes fussent une abomination; et par
conséquent, tout ce qu’il en dit ne peut et ne
doit passer que pour un mensonge.

Mais, dit-on, il lui est arrivé quelquefois
de dire la vérité, et de la dire fortement, pour
porter les mes au désespoir. Et cette derni¢re
raison, qui suppose que le Diable ait vérita-
ment enseigné Luther, est tirée (1) de Luther
méme. Car,pour empécher qu’on ne semoque
de la créance qu’il a donnée au discours du
Diable, et pour montrer que cet Esprit de

(1) Hic resporidebunt mihi sanctissimi Patres (Papist=),
hic ridebunt et dicent : Tu ne es doctor ille celebris, et non
nosti respondere Diabolo : an ignoras diabolum esse men-
dacem?.. . Verum quidem hoc est quod mendax sit, sed
‘efus mendacia non sunt simplicis artificis..... ipse sic adori-
tur, ut apprehendat aliquam et solidam veritatem, que ne~
gari non potest, atque eam adeo callide et versute urget et
acuit, et adeo speciose fucat suum mendacium, ut fallat, vel



ENTRE LUTHER xT LE DIABLE. 85

mensonge dit quelquefois la vérité, il rapporte
I'exemple de Judas. I dit que Satan représenta
a ce traitre une vérité incontestable, savoir
qu'il avait trahi le Sang du Juste ; mais qu'il
le fit pour le pousser dans le désespoir : etque
ce mauvais Esprit avait la méme intention
quand il lui fit voir 'abomination des Messes
privées; mais (1) que par la grice de Dieu,
il avait profité de la vérité, sans se porter au
désespoir.

Voila sans doute ce qui se peut dire de plus
subtil : mais cela n’est bon qu’a tromper ceux
qui ne prennent pas garde que l'exemple de
Judas est tout diflérent de celui-ci. Lorsque le
Diable lui représenta cette grande vérité : tu
as trahi le Sang du Juste, il ne lui disait rien
qu'il nesft d’ailleurs, et méme par des moyens
qui ne lui permettaient pas d’en douter : de
sorte que le Diable ne le voulait point ense1-

cautissimos. Uti cogitafio illa, qua Jud® cor percussit, vera
erat, Tradidi sanguinem justum, hoc Judas negare non
poterat, Sed hoc erat mendacium : ergo est desperandum de
gratia Dei. Diabolus hoc mendacium tam violenter ursit, ut
Judas.... desperaret. Luth., De Missa privata et unctione
Sacerd., tom. 7, fol. 230,

(1) Ibi mentitur Satan, quando ultra urget, ut desperem
de gratia... confessus quidem sum (lege Dei convictus) co-
ram Diabolo, me damnatum esse ut Judam, sed verto me ad
Christam, Luth., ibid., fol, 230, verso.

8



86 LA CoNFERENCE

gner, il voulait seulement se servir de ce que
Judas savait, pour le jeter dans le désespoir.
Au lieu que, quandle Diable entretint Luther
sur le sujet des Messes privées, il lui proposa
une chose nouvelle. Et bien loin que Luther
la siit d’ailleurs, on voit qu’il soutint le con~
traire, comme en ayant été persuadé jusque
alors.

On ne peut pas dire non plus que ce que
disait le Diable fiit connu & Luther par
d’autres voies, puisque Luther méme dit que
toute I'Eglise, de laquelle pour lors il suivait
encore les sentiments, croyait le contraire.
Tellement, que si le Diable lui a dit la vérité,
il faut conclure qu’il I'a voulu instruire, et par
conséquent qu’ila cessé d’étre le Pere dumen-
songe, ce qui est absurde. Et d’alléguer qu’il
lui faisait entendre cette vérité nouvelle pour
ledésespérer, cela n’a nulle suite ; caril parait
par toute la Conférence que le Diable instruit
Luther ; qu’illui (1) reproche méme de n’avoir
pas eu assez de confiance en Jésus-Christ, et
qu’apres l'avoir persuadé, il le quitte. Vérita-
blement il lui parle des Messes privées comme
d'une grande abomination, et comme d’une
horrible idoldtrie : mais cela ne pouvait pas

(1) Tom. 7, fol. 228 verso,




ENTRE LUTHER ET LE DiasLE, 87

mettre Luther au désespoir; et si Judas y
entra aisément, ce fut parce que le Diable lui
représenta fortement une vérité, dont il était
convaincu, et contre laquelle il avait agi. Au
lieu que Luther était bien assuré en sa con-
science, que jusqu’alors il n’avait point agi
contre ses lumieres; ainsi il- n’avait pas la
méme occasion que Judas de se désespérer.
Mais enfin, pourquoi le Diable, qui ne veut
que perdre les dmes, aurait-il hasardé d’ap-
prendre une vérité a Luther, dontla perte était
toute assurée, puisqu’il était dans l'idoldtrie,
car c’est le nom que le Diable donne aux
Messes privées ? Il n’avait qu’a lui laisser dire
ces Messes, c'est-a-dire, suivant cette sup-
position, il n’avait qu’a le laisser idoldtrer.
Clest ainsi que ce malin Esprit en a usé
avec les Paiens : il les a laissés dans I'ido-
latrie, et jamais I'envie de les pousser au déses-
poir ne I'a porté & leur faire connaitre les abo-
minations de leur idolétrie ; parce qu’il savait
que leur perte était infaillible, en les laissant
dans ce malheureux état. Celle de Luther ne
Paurait pas été moins, sila Messe privée avait
été une idoldtrie; et le plus sir moyen que
nous ayons de connaitre que ce n’en est point
une, c’est que le Diable ait été le premier a le



88 LA CoNFERENCE

dire. Il a véritablement tenté Luther ; mais ce
n’a pas été pour le désespérer; ¢a été pour l'in-
duire en erreur et avec lui tant d’autres dmes
qui lont suivi. Voild le véritable but de
I’entretien qu’il eut avec Luther.

Il parait donc évidemment que tout ce que
disent les Ministres pour justifier Luther, est
hors de propos : il ne s’agit pas ici d’alléguer
que le Diable dit quelquefois la vérité ; on sait
qu’il la dit, ou quand il y est contraint (encore
faut-il qu’elle soit connue d’ailleurs) ou quand
elle lui sert & jeter les 4mes dans le désespoir,
comme l'histoire de Judas nous I'apprend.

11 ne s’agit pas non plus d’apporter quelques
exemples de Moines que le Diable a tentés : il
s'agit seulement de montrer qu'on peut en
conscience écouter le Diable, quand il est le
premier & dire une chose inconnue & tout ce
qu'il y a de Fideles dans I'Eglise. Voil ce qu'il
faut montrer pour justifier Luther ; et voila ce
que les Ministres nepourrontjamaisfaire, quel-
que chose qu'ils puissentalléguer. Ils ont beau
précher que la Messe est une idoldtrie, ils ne
le persuaderont jamais & des gens sensés et

nstruits : car quand (1) on ne saurait pas
" (1) Qu'il me soit permis de marquer ici ce que dit le Mi-
nistre Pierre Poiret, qui écrit aux Réformés qui étaient res-



ENTRE LUTHER ET LE DiABLE. 89

dailleurs que toute 'ancienne Eglise I'a regar-
dée (selon 'aveu de Calvin) comme une chose
solidement établie dans I’Ecriture sainte (1),
il suffit de savoir que le Démon ait été le pre-
mier & persuader a Luther d’abolir ce sacrifice
pour étre convaincu de la sainteté de cette
action et de I'erreur des Prétendus Réformés,
qui la regardent comme une. chose abomi-
nable. Faut-il que des Chrétiens se laissent
ainsi malheureusement séduire par le Démon,

tés en France, qu'il ne faut pas croire les Catholiques Ido-
latres, lorsqu'ils adorent I'Eucharistie, Comme ils croient
que Jésus-Christ y est présent réellement, non-seulement
ils doivent I'y adorer, mais ils commettraient méme un
grand péché de ne le pas faire. Il va méme jusqu'a dire que
Dieu est obligé de rendre Jésus-Christ présent dans le Sa-
crifice de la Messe et dans le Sacrement, suivant cette parole
de I'Evangile, « gu‘il te soit fait selon ta foi ». PoIrET, La
paix des bonnes dmes dans tous ls partisdu christianisme
sur les matiéres de religion et particuliérement sur 'Eu-
charistie, Amsterdam, 1687, in-12. Aussi les Réformés ac-
cusent d'erreur les Protestants qui n'adorent pas Jésus-
Christ, quoiqu'ils le croient présent dans le Sacrement, du
moins dans l'usage et au moment de la Communion ; parce
que, quelque part que soit Jésus-Christ, il est toujours ado-
rable. Et les Réformés avouent que s'ils croyaient Jésus-
Christ réellement présent dans le Sacrement, ils'adoreraient
eux-mémes sous les espéces du pain et du vin. V, Daillé,
en son Apologie, chap. 9, pag. 223, et Calvin en convient
aussi en plusieurs endroits.

(1) Comment. sur le gm* v, du 7m=ech. de PEpit. aux
Héb. .

8.



90 La Conr£ReNcE

et faut-il qu'ils oublient que (1) cet ennemi
de notre salut tourne sans cesse autour de nous
comme un lion rugissant, pour nous dévorer ?
Mais, dés qu'on n’écoute plus I'Eglise Catholi-
que (2) que Jésus-Christ nous commande d’é-
couter comme lui-méme, et qui est, selon’ex-
pression de S. Paul, la colonne et 'appui de la
yérité, il fautnécessairement écouter ’Esprit de
mensonge.Celui qui connait Dieu,ditS.Jean (3),
nous écoute ; mais celui quin’est point de Dieu,
ne nous écoute pas ; et c'est par 13, ajoute le
méme Apdtre, que nous connaissons 'esprit de
vérité et esprit d’erreur.

Ce fut sans doute ce dernier esprit, qui sug-
géra 3 Zuingle ce qu'il avait & répondre au
Chancelier de Zurich (4), dont les raisons
I'avaient fort embarrassé dans une assemblée
quon y tint sur le sujet de I’Eucharistie (5).
Je songeais en dormant, dit Zuingle, que je
disputais encore avec le Chancelier, et que

(1) 1. Pet., 5, 8.

{2) Math,, 18, 17.

(3) 1. Joan,, 4, 6.

(4) Hospin., 2 p., Hist. Sacram,, fol. 25. Faux Pasteur
de Drelincourt, sect. 47, p. 162,

(5) Zuingl. in subsid. Euch., tom, 2, fol. 349, Hospin.,
3 p., Hist, Sacrgm., fal. 26, ’

e —— i e, s




ENTRE LUTHER ET LE DIABLE, 91

J'étais demeuré tellement muet, que je ne pou-
vais exprimer ce que jesavais étrevrai. En cet
état je vis tout d'un coup un AVERTISSEUR (je
ne sais (1) s’il était blanc ou noir) qui me dit :
Hé, pauvre homme, que ne lui réponds-tu ce
qui est écrit en 'Exode, C'EsT LA PAQUE, c'est-
a-dire LE Passace pu SEIGNEUR? Et il ajouteque
s'étant servi de cet endroit de I'Ecriture dans
lassemblée, qui se tint le lendemain, toutes les
dmes qui avaient encore quelque scrupule sur
sa doctrine, la recurent avec joie. '

Ces exemples vérifient bien a la lettre ce
quedit le S. Esprit par la bouche de S. Paul (2),
que dans les derniers temps quelques-uns aban-
donneront la foi, s’arrétant aux esprits d'er-
reurs et aux doctrines des Diables.

(1) C'est-2-dire, « je ne sais qui il était. »
(2) 1. Timoth,, 4, 1.

FIN oo
//'é’,'k'»"-‘(‘ Gr

N g >
/07 UNION S
Kw:swmcm STMINARY,



St |

APPROBATION

- ’a1 lu ce petit écrit, composé par

M. I'Abbé de Corbemoy, sous le
titre de Récit de la Conférence du
Diable avec Luther, fait par Luther
méme, avec quelques Remarques sur
cette Histoire, pour marquer les avan-
tages que I'Eglise peut tirer de 1a contre
les Calvinistes, alliés avec ces premiers
Hérétiques, et pour combattre les ré-
ponses, que les uns et les autres ont cou-
tume d’apporter pour se sauver de ce
reproche. A Paris, le 20 Février 1681.

PIROT.
e ————————————————————

Vu PApprobation, Permis d'imprimer, fait
ce 10 Mars 1701.

M. De Voyer D’ARGENSON.

|
|
|
|
|




TABLE DES MATIERES

Avant-propos. . . . .. .00 i e

RéciT pE LuTHER, texte Latin et traduc-
1103

RxMmArRQUEs DE L'ABBE DE CORDEMOY :
Chapitre I. — Que cette piece est de

Chapitre II. — Que les Protestants ne
doivent pas méme écouter Luther. .
Chapitre III. — Que les Protestants
s’efforcent en vain de justifier Luther,
Chapitre IV. — Au temps de la Confé-
rence avec le Diable, Luther était
encore dans le sein de I'Eglise Catho-
lique. . . ...............
Chapitre V. — Etrange égarement de
Luther sur Padministration des Sa-
Crements. . . . . oo v v v v v v v

43
49
56

70



R0 %m

/Q UNION

Tkiaox.ouu\L

SEMINARY J
4

e e

L -



edchevé d’imprimer

SUR LES PRESSES DE MOTTEROZ

TYPOGRAPHE

A PARIS, RUE DU DRAGON, 31

Le 39 Fanvier 1875



