
DU

CATHOLICISME
DANS

L’ÉDUCATION
PAR

G A U M E
P R O T O N O T AIR B A P O S T O L I Q U E , D O C T IU K  EN T H É O L O G IE

2 e  ÉDITION

PARIS
GAUME ET Gie, ÉDITEURS

3, RUE DE L’ABBAYE 3

1884
Droits de traduction et de reproduction réservés



D U

CATHOLICISME
DANS

L’ÉDUCATION



GAUME et G1®, Éditeurs, 3, rue de l'Abbaye, à Paris

OÙ
EN SOMMES-NOUS?

PAR MGR GAUME
1 vol. in-8° : ................. 5 fr.

Lettre du Saint-Père à fauteur 
PIE IX, PAPE

A notre cher Fils, Jean-Joseph Gaume, protonotaire aposto­
lique, à Paris.

« Cher fils, Salut et Bénédiction Apostolique,
« Il Nous a été très agréable de recevoir le récent ouvrage 

que vous Nous avez offert.
« Dans cet ouvrage intitulé : Qu en sommes-nous ? vous vous 

êtes proposé de rechercher les causes et les remèdes des 
maux présents, et d’indiquer aux fidèles une règle sûre et en 
rapport avec les dangers actuels pour orienter leur vie tout 
entière, et de les exciter à combattre vaillamment pour la 
Religion et pour la Justice.

« Nous vous félicitons d’avoir, par ce travail, on ne peut 
plus opportun, atteint savamment et solidement le but que 
vous vous étiez proposé, et surtout d’avoir entièrement arra­
ché le masque à la peste du Gallicanisme, du Césarisme, du 
Libéralisme, et d'avoir démontré la suprême nécessité d’élever 
la jeunesse dans l’intégrité de la foi et des mœurs et dans une 
sincère piété.

« G’est pourquoi Nous souhaitons à cet ouvrage un fruit 
qui réponde à votre zèle et à votre charité, et à vous la ré­
compense promise aux serviteurs fidèles, qui font fructifier 
pour le Seigneur les talents qu’ils ont reçus.

« Dès aujourd’hui, comme présagé de la faveur divine, et 
Comme gage de Notre Paternelle Bienveillance, Nous vous 
donnons, dans l’effusion de Notre cœur, la Bénédiction 
Apostolique,

« Donné à*Rome, chez saint Pierre, le lo janvier 1872.
« De Notre Pontificat la vingt-sixième année.

« Pie IX, Pape. »

CHArEAlIKÜGX. —  TTPOGRAPH IB BT 8TÉHBOTÎPIB A . UAJK8TB.



AVIS DES ÉDITEURS

La première édition de ce livre parut en 1835. 
L’auteur, chanoine de Nevers, avait été d’abord 
professeur de dogme au grand séminaire, puis supé­
rieur du petit séminaire, qu’il rendit très florissant, 
et il établissait alors à la cathédrale un cathéchisme 
de persévérance devenu célèbre. Dans ces différen­
tes fonctions, il avait été frappé de l’insuffisance de 
l’enseignement religieux. Quoique les écoles pri­
maires et secondaires fussent moins réglementées 
qu’aujourd’hui, les ûiaîtres ne s’occupaient pas assez 
de l’objet principal de l’éducation, qui est de bien 
faire connaître aux enfants l’Eglise catholique, son 
autorité, sa doctrine, sa liturgie, son histoire et ses 
admirables institutions en tout genre, afin de les y 
attacher de cœur pour toujours.



If AVIS DES ÉDITEURS.Un tel oubli, dans un siècle où l’Église était attaquée et calomniée de toute part, semblait à M. Gaume une faute grave, et presque une trahison. Il voulait com­bler cette lacune pour son petit séminaire, lorsqu’en vertu des ordonnances de 1828 le gouvernement de juillet exigea de lui la déclaration de n’appartenir à aucune congrégation religieuse non légalement éta­blie, il crut que faire cette déclaration serait recon­naître à l ’État un droit supérieur au droit divin de l'É ­glise : il préféra donner sa démission.11 lui en coûte beaucoup de renoncer à mettre en pratique la réforme qu’il préparait, et qu’il jugeait né­cessaire pour former des chrétiens capables de résis­ter aux entraînements de la Révolution. 11 voulut au moins indiquer les améliorations à faire dans l ’ensei­gnement des écoles catholiques. 11 écrivit donc ce livre pour montrer comment il serait possible de se servir de l ’étude des langues anciennes et modernes pour faire lire les plus beaux passages de la vie de nos grands martyrs et de nos saints docteurs, de nos grands papes et de nos saints rois ; comment il fallait enseigner la littérature, l ’histoire, les sciences, la phi­losophie pour faire admirer Dieu dans les sciences, et nos grands génies dans les lettres ; pour faire voir que



AVIS DES ÉDITEURS. III

ioul se rapporte à Jésus-Christ et à son Église, dans 
le inonde ancien aussi bien que dans le monde mo­
derne, et que rien n’est comparable à la charité et à la 
civilisation chrétienne ; pour faire comprendre enfin 
la nécessité de la religion par l’histoire même de la 
philosophie.

Cet éloquent appel fut entendu des hommes qui 
avaient plus à cœur de combattre la Révolution que de 
se réconcilier avec elle. Des prêtres pleins de z'ele et 
de talent, tels que MM. de Salinis et Gerbet, amis de 
M. Gaume, s’appliquèrent à rendre l’enseignement de 
plus eu plus chrétien dans leurs collèges. Mgr Parisis 
eut aussi l ’honneur de commencer la réforme dans 
son petit séminaire. Mais la loi de 1880 en arrêta les 
progrès, en laissant à l’État le droit de faire les pro­
grammes et les examens, au détriment de l’autorité 
de l’Église : droit despotique, dont les gouvernements 
ont trop usé et abusé.

M. Gaume prévit bien que l’état serait tôt ou tard 
forcé de renoncer à ces réglementations excessives 
et oppressives, funestes aux études et au développe­
ment de l’intelligence, comme le reconnaissent main­
tenant beaucoup de bons esprits, de partis très op­
posés. 11 attendait cette réaction salutaire pour don-



IV AVIS DES ÉDITEURS.

ner une seconde édition de son livre, demeuré, après 
un demi-siècle, en rapport avec les besoins de la si­
tuation présente. Le temps semble donc venu de faire 
ce qu’il avait souhaité. Puissent les catholiques, dé­
barrassés enfin des préjugés et des programmes, in­
troduire pleinement le catholicisme dans l’éducation 
de leurs enfants. « C’est le seul moyen de salut », 
disait encore M. Gaume, presque à la veille de sa 
mort.

Paris, 19 novembre 1884.



AVANT-PROPOS

Le plus terrible châtiment des sociétés coupables, ce 
n’est ni le malaise intérieur qui les tourmente, ni l’op­
probre qui les couvre, c’est la perte de l’intelligence 
et du sens moral. Pour elles, tous les rapports sont 
changés; l’accessoire est devenu le principal : la vertu, 
c’est l’argent ; l’homme, c’est le corps ; le présent est 
tout, l’avenir n’est rien. Pour elles, plus d’autres réalités 
que les plaisirs et les affaires. Voyez-les, d’une part, 
épuisant leurs ressources à creuser des canaux, à bâtir 
des manufactures et des théâtres; de l’autre, attachant 
une importance ridicule à des formes éphémères, se 
consumer elles-mêmes en intrigues, en agitations, en 
luttes sans cesse renaissantes pour le maintien et le ren­
versement de telles ou telles combinaisons politiques, 
tandis qu’elles méconnaissent éternellement leurs pre­
miers, leurs plus chers intérêts. Qu’ils sont vains les 
hommes et les peuples en qui n’est plus la science de 
Dieu 1 !

Toutefois celui qui dans sa puissance oppose une 
digue insurmontable aux vagues de la mer, a fixé, dans 
sa miséricorde, un terme aux erreurs et aux maux des

1. Vani autem suat omues homines in guibus non subest scientia Dei. 
Sap. xiii, 1.

i



2 AVANT-PROPOS.

fils d’Adam. Il semble approcher, le jour où la Providence 
a résolu de guérir les nations de la terre. Déjà l’esprit 
d’indifférence et d'incrédulité semble perdre de sa force ; 
de toutes parts les catholiques affirment leur attache­
ment pour la religion ; déjà les faits commencent à 
parler. E tnous aussi, nous croyons à un avenir meilleur. 
Cependant, nous ne le dissimulons point, pour nous, le 
temps de l’espérance ne touche pas encore à son terme. 
Le retour des peuples sera long ; l’espace qu’ils ont fran­
chi dansleurs égarements est si grand! D’ailleurs, comp­
ter sur la génération formée, illusion, vain espoir! 
L’arbre vieilli peut-il se redresser? le fleuve impétueux 
remonte-t-il vers sa source ? non; l’oracle divin s’accom­
plira : L'adolescent marchera dans la voie de sa jeunesse 
jusqu'au tombeau

Née au sein des tempêtes, jetée dans les camps au 
sortir de ces maisons où elle n'avait appris qu’à calculer 
et à marquer le pas, la génération actuelle a grandi loin 
delà religion qu’elle n’aime point, qu’elle ne connaît point, 
dont elle ne sent point la nécessité. Sourde, aveugle, 
haineuse, triste victime de l’impiété paternelle et d’un 
despotisme athée, elle mourra, comme elle a vécu, sans 
Dieu, sans foi, sans amour: que le monde s’y résigne, il 
subira jusqu’à la fin son action malfaisante.

Mais il est une autre génération née de parents chré­
tiens, vierge encore de l’erreur et du vice, ou du moins 
en qui le vice et l’erreur n’ont encore jeté que de faibles 
racines; une génération qui, transmettant tout ce qu’elle 
aura reçu, et rien que ce qu’elle aura reçu, répandra au­
tour d’elle l’ordre ou le désordre, la vie ou la mort ; une

1. Proverbium est: Adolescens juxta viam suam, etiam cùm senuerit 
non recedet ab ea. Prov. xxn, 6.



AVANT-PROPOS. 3

génération qu’un immense désir de connaître et d’aimer 
livre à l’influence de quiconque se présentera pour sa­
tisfaire à ce double besoin ; une génération enfin qui, 
malgré les innombrables causes de corruption dont elle 
fut environnée dès le berceau, se distingue par une fran­
chise de caractère, une générosité de sentiments, signe 
infaillible de la noble mission que Dieu lui réserve pour 
la défense de l’Église et le salut de la société.

O vous donc, qui exercez le sublime sacerdoce de l’é­
ducation, prêtres catholiques surtout, qui portez sur vos 
lèvres l’avenir du monde, souvenez-vous que vous êtes 
les ministres de celui qui appelait à lui les petits enfants, 
de celui qui a dit: « A llez, enseignez, votre parole sauvera 
le monde. » Concentrez désormais sur cette enfance 
chérie de Dieu, unique espoir de la religion et de la so­
ciété, les regards de votre amour ; étudiez ses vœux, ses 
besoins, les circonstances au milieu desquelles elle s’é­
veille à la vie ; rendez-vous dignes d’elle, afin de la rendre 
digne de Dieu. Le salut du monde est à ce prix.

L’éducation : telle est donc la grande, la principale 
affaire des temps actuels ; elle doit être le premier de nos 
soins, comme elle est le plus important de nos devoirs. 
Essayons de dire ce qu’elle doit être pour satisfaire aux 
besoins de notre époque, une des plus remarquables de 
l’histoire du genre humain.

Si l’on nous accuse de témérité, pour toute réponse, 
nous nous contenterons de cette parole de Tertullien : 
« Dans les grands dangers, l’Église appelle tous ses en­
fants au combat. In  his omnis homo miles. »



DU

CATHOLICISME
DANS L’ÉDUCATION

CHAPITRE PREMIER

COUP d’œ il  sua l’état actuel de la société

Si l’on veut y regarder de près, on verra que, depuis 
trois siècles, la société, en Europe, réalise dans toutes 
ses phases la parabole évangélique de l’Enfant prodigue. 
Fille du catholicisme, elle grandissait heureuse et tran­
quille à l’ombre de l’autorité paternelle, et développait, 
sous l’influence de la vérité, ces fortes et belles propor­
tions, présage certain d’une noble virilité et d’un ache­
minement rapide vers la plénitude de l’âge du Christ, 
terme providentiel de la perfection sur la terre *. Tout à 
coup un schisme fatal éclate au sein de l’Europe. 
Comme toutes les crises qui jettent l’humanité loin de 
ses voies, cet immense événement fut préparé par des 
causes qui se perdent dans les profondeurs obscures

1. Eph., îv, 13.



6 DU CATHOLICISME

des siècles passés. Il n’entre point dans le plan que nous 
nous sommes tracé de rechercher les origines du grand 
schisme d’Occident : notre tâche se borne à en constater 
les incalculables effets. Malgré sa puissante constitution, 
le moyen âge en est ébranlé jusque dans ses fondements. 
L’antique union de la religion et de la société en reçoit 
une mortelle atteinte: jusque-là si vénérable et si impo­
sante, la voix des pontifes romains devient muette, dou­
teuse, suspecte ; là majesté de leur pouvoir s'efface 
comme une grande ombre ; le respect, la confiance filiale 
des peuples diminuent; l’autorité des lois franchit ses 
limites, et, obligée de se diriger elle-même pendant une 
éclipse de quarante ans, la société sent naître dans son 
cœur ce funeste désir d'indépendance qui, devenu pour 
elle une passion, devait, un siècle plus tard, la précipiter 
dans l’ahîme.

Ainsi, tout se préparait pour un ébranlement univer­
sel. Saisis d’une vague inquiétude, les peuples attentifs 
ne demandaient qu’un signal ; il ne se fit point attendre. 
Du fond d’un monastère de l’Allemagne, une voix s'é­
lève, puissant organe du malaise général et des pensées 
coupables qui fermentaient dans les âmes. Comme celle 
du premier séducteur, cette voix disait : Brisez le joug 
de l’autorité, et vous serez comme des Dieux ; peuples ! 
désormais vous êtes assez forts, assez éclairés pour 
vous conduire vous-mêmes ; pour vous l’heure de la 
liberté est venue. La voix est écoutée, de vastes ap­
plaudissements y répondent ; et l’on vit la fille du catho­
licisme, prenant à la hâte Ja portion de son héritage, 
quitter la maison paternelle et s’acheminer rapidement 
vers des régions inconnues, lointaines, pour jouir dans 
l’indépendance de la félicité promise.



DAKS L’ÉDUCATION.

Étonnanle séduction I qui en expliquera le mystère ? 
qui dira comment la société a pu briser si facilement les 
liens de l’autorité la plus douce et la plus salutaire, ou­
bliant et les nombreux bienfaits dont elle avait été com­
blée, et la longue période de bonheur et de gloire dont 
elle avait joui ? Quelle est donc sur les fils d’Adam la 
puissance magique de ces paroles : Brisez le joug de 
l'autorité, et vous serez comme des Dieux ?

Essentiellement actif parce qu’il est intelligent, 
l’homme éprouve l’impérissable besoin de connaître la 
vérité, son bien, son repos final : mais cette vérité, vie 
de son intelligence, l’homme ne la trouve point en lui ; 
il faut qu’il la reçoive comme il reçoit la vie physique ; 
pour cela, il doit soumettre sa raison à une raison plus 
haute. Or, cette soumission, condition nécessaire de 
son développement, lui fut présentée comme destructive 
des lois de la nature, comme une indigne entrave im­
posée à son perfectionnement. Qui ne voit, dès lors, que 
le catholicisme, dont l’autorité consacre en principe 
cette soumission salutaire, dut paraître une insuppor­
table tyrannie, une loi odieuse d’obscurantisme et d’a­
brutissement ; tandis que le protestantisme, se donnant 
pour la liberté de la raison, la loi du progrès, et le prin­
cipe même de l’activité humaine, mais d’une activité sans 
frein, dut faire et fit en effet de nombreuses et rapides 
conquêtes ?

Comme Ève, la société séduite avait goûté le fruit dé­
fendu. A peine l’a-t-elle approché de ses lèvres, qu'un 
mal affreux, dont jusque-là elle avait ignoré le nom, le 
doute dévorant, la saisit et la dépouille rapidement de 
toutes les vérités qui composent son riche patrimoine.

Qu’est-ce en effet que l’histoire de la société depuis

7



8 DU CATHOLICISME

son divorce avec la foi, sinon l’histoire de la perte suc­
cessive de toutes les vérités, et des ravages toujours 
croissants du doute? Qu’onnomme dansl’ordre religieux, 
politique et scientifique, un point qui n ’ait pas été atta­
qué, nié, rendu en quelque sorte impossible à croire? et 
parce que nulle partl’autorité n'apparaît plus imposante et 
plus sacrée que dans l’ordre religieux, la guerre com­
mença parles vérités qui le composent. Mystères, dogmes, 
préceptes, sacrements, rien ne fut épargné. En butte à 
mille attaques diverses, l’antique édifice de la foi romaine 
sembla crouler tout entier sur ses bases ; plusieurs 
fois le sophiste insensé se flatta d’assister aux funérail­
les de cette Eglise 1 sur le front de laquelle le doigt di­
vin avait gravé le sceau de l’immortalité. De là cette 
haine cordiale pour le catholicisme, caractère distinctif 
de la science moderne ; de là cette nuée de sarcasmes 
sur l’idiotisme et l’imbécillité des croyants ; de là cette 
protestation superbe du philosophe de Genève, de ne 
jamais se faire catholique, parce que, pour le devenir, 
il faut croire ; de là l’opinion si accréditée, même au­
jourd’hui, que la foi ne peut se trouver dans les esprits 
qu’en raison inverse des lumières ; de là, par contre­
coup, le respect humain, cette honte coupable de se 
montrer disciple de la foi ; mal terrible, dont les consé­
quences sociales sont incalculables.

Jurieu, Rousseau dirigèrent contre la société politique 
l’arme redoutable empruntée de Luther ; Descartes, à 
son tour, protestant sans le savoir, renversa dans l’or­
dre scientifique le point de départ de la raison; Bayle,

1. Voyez en particulier les écrits de Jurieu.



DANS L’ÉDUCATION.

enfin, se fit un jeu de tout nier, en attendant que Vol­
taire s’en fît un de se moquer de tout.

Ainsi chassée de toutes les parties du monde intellec­
tuel, l’intelligence à demi détrônée se réfugia dans le 
monde physique ; là, du moins, elle se crut en sûreté ; 
et là, devenue impuissante à raisonner, cette reine de 
la création se mit à calculer des forces, à analyser des 
sels et à peser des atomes. Elle supposait, dans son aveu­
glement, que la base matérielle donnée à son investi­
gation lui assurerait le fruit de son triste labeur. Vain 
espoir ! Comme la maladie s’attache aux pas du malade, 
le doute, l’implacable doute l’y suivit.

C’est ainsi que la société moderne, enfant prodigue du 
catholicisme, a rapidement dissipé son magnifique patri­
moine, cet héritage de vérités qu’elle avait reçu de son 
divin Père, et qu’elle devait non seulement conserver 
intact, mais encore transmettre agrandi. La source de 
cet universel, de cet indéfinissable malaise, de cette va­
gue inquiétude, de cette soif de changement qui tour­
mentent l’Europe depuis trois siècles ? Les peuples ont 
perdu Dieu, et dans leur effroi, dans leur misère pro­
fonde, dans le sombre égarement de leurs pensées, ils 
s’agitent, se tourmentent, s’épuisent en efforts et en 
théories pour retrouver ce qu’ils ont perdu. Ainsi le 
malheureux qui, engagé dans les sinuosités obscures des 
catacombes, laisse échapper le fil conducteur, s’inquiète, 
s’agite, se tourmente, va, revient, essaie toutes les voies 
jusqu’à ce qu’il succombe, épuisé de fatigues, ou que, re­
trouvant le fil tutélaire, il sorte du ténébreux labyrinthe 
et revienne à la lumière du jour.

Telle est aussi l’alternative où se trouve la société en 
Europe. Ou bien elle retournera au Dieu qu’elle a perdu

9



10 DU CATHOLICISME

et alors, rentrée en possession de son héritage, replacée 
dans ses véritables conditions d’existence et de progrès, 
elle reprendra, sous l’influence salutaire de la religion, 
l’œuvre si longtemps interrompue de son perfectionne­
ment harmonique ; ou bien, après quelques mouve­
ments convulsifs, elle s’endormira d’un sommeil fatal, 
avilie, dégradée, inévitable proie de l’anarchie sanglante 
et de la barbarie.

Toutefois ce n’était point assez pour la société d’avoir 
dissipé son héritage : ce crime appelait un autre crime. 
Ce que le ciel était devenu pour l’archange foudroyé1, 
souvenir implacable, objet d’une haine cordiale, source 
d’ineffables angoisses, la vérité le devint pour l’intelli­
gence dépossédée, et dépossédée par sa faute : quand 
Dieu n’est plus qu’un mot, il est bientôt un mot odieux. 
Au doute, au sophisme succéda donc le sarcasme. In­
carnée dans Voltaire et son école, soixante ans la so­
ciété n’eut pas d’autre langue religieuse ; et c’est comme 
un roi de théâtre, au milieu du cortège flétrissant de la 
dérision et de la haine, que la vérité, fille du Ciel, fut 
montrée à la génération du XVIIIe siècle, c’est au

1. ............................... Tho the field be lost
Al lis not lost.

We may with more successful hope resolve 
To wage by force or guile eternal wai 
Irréconciliable to our grand foe :

Parewel happy fields,
Where joys for evel dwells, hail horrors ; hail,
Infernal world...................................................................................
The mind is its own place* and in itself 
Gan make a heav’n of hell, a hell of heav’n.

{Parad. lost ; book, n . )



dans l ’éducation . 11
bruit accusateur de la calomnie et de l’insulte, que son 
nom adorable a d’abord retenti aux oreilles de la plupart 
des hommes de ce temps. Pourquoi nous étonner, dès 
lors, de l’incroyable aversion, du mépris hautain, de Tin- 
difference glacée qu’ils lui témoignent?Pourquoi nous 
étonner des fléaux qui nous accablent? Nos pères ont 
semé du vent, pourrions-nous ne pas moissonner des 
tempêtes?

Tel était doncle renversement étrange qui s’était opéré 
dans les idées elles mœurs ; telle était l’immensité de l’es­
pace que la société avait parcouru dans ses égarements, 
la profondeur de l’abîme où elle était descendue. Toute­
fois son instruction n’élait pas complète, ses maux ne 
touchaient point encore à leur terme. Au fond du calice 
amer il restait une goutte de lie : elle devait la boire. 
Gomme l’effet suit la cause, la perte de la liberté devait 
suivre la perte de la foi. Point ici de milieu possible. 
Quand, dans son fol orgueil, une société secoue le joug 
de Dieu, force lui est de courber la tête sous le joug de 
l’homme. De même donc qu’au lieu de la vérité pleine 
et entière, la société européenne n’avaittrouvé dans l’or­
dre intellectuel que le doute désolant, la vanité, le men­
songe sous toutes ses formes ; et, dans Tordre moral, que 
la houleuse domination de l’amour inférieur, au lieu du 
triomphe absolu de l’amour supérieur dont elle s’était 
flattée ; ainsi, dans Tordre politique, la domination de 
l’homme, le despotisme le plus dur fut la cruelle réalisa­
tion du rêve d’indépendance qui l’avait séduite. Grand 
sujet de méditation! Comme le corps conduit son ombre

1. Ubicumgue invaluere Calvini discipuli imperia turbavere. Cet aveu 
est de Grotius lui-même !



12 DU CATHOLICISME

partout avec lui, dans tous les États où il a pénétré, le 
protestantisme introduisait à sa suite le despotisme et 
l’anarchie \  « On a dit, remarque M. de Châteaubriand,
» que Je protestantisme avait été favorable à la liberté 
» politique et avait émancipé les nations. Les faits par- 
» lent-ils comme les personnes? Jetez les yeux sur le 
» nord de l’Europe, dans les pays où la réformation est 
» née, où elle s’est maintenue, vous verrez partout l’u- 
» nique volonté d’un maître. La Suède, la Prusse, la 
» Saxe sont restées sous la monarchie absolue ; le Da-
» nemark est devenu un despotisme légal..... Le peuple
» anglais fut si loin d’obtenir une extension de ses li- 
» bertés par le renversement de la religion de ses 
» pères, que jamais le sénat de Tibère ne fut plus vil 
» que le parlement de Henri VIII. Ce parlement alla jus- 
» qu’à décréter que la seule volonté du tyran, fondateur 
» de l’Église anglicane, avait force de loi *. » Le pro­
testantisme allemand et le déisme anglais s’étaient in­
troduits en France et avaient corrompu une partie con­
sidérable des grands et du peuple, quand les théories du 
despotisme parvinrent à y prendre faveur. C’est ainsi 
que d’abîme en abîme la société, parvenue au dernier 
degré d’avilissement, a réalisé dans toutes leurs phases 
les excès, l’humiliation, les douleurs paraboliques du 
prodigue de l’Évangile.

Qui pourrait, sans être ému jusqu’aux larmes, con­
templer dans ce lamentable état la noble fille du catho­
licisme ; enfant bien-aimée, dont la naissance avait 
coûté le sang d'un Dieu, et l’éducation quinze siècles de 
sollicitude? Quel prophète viendra s’asseoir et pleurer

Études historiques; introduction.



DANS L’ÉDUCATION. 1 3

sur une si grande ruine ? Était-ce donc en cette déso­
lante réalité que devaient se changer ces rêves brillants 
de liberté, de gloire, de bonheur divin, qui séduisirent 
sa crédule innocence? Oui ; car il est dit : Chacun sera 
puni par où il aura péché1 ; arrêt aussi équitable qu’il 
est terrible, loi commune des individus et des peuples. 
Mais en est-ce donc fait ? L’humanité est-elle à jamais 
courbée sous le poids du châtiment? La société portera- 
t-elle jusqu’à la fin les haillons de sa misère? N’aura-t- 
elle jamais, pour apaiser la faim qui la dévore, que les res­
tes dégoûtants des animaux immondes? Faut-il rayer de 
la langue européenne les mots divins : liberté, vérité, 
justice, bonheur ? Qui en aurait le courage ? Pour nous, 
inébranlables dans la persuasion que les infirmité sac- 
tuelles de la société, quelque grandes qu’elles soient, 
ne sont point à la mort, nous croyons qu’imitatrice du 
prodigue dans ses égarements, elle l’imitera dans son 
retour. Tandis qu’autour d’elle, dans les régions déso­
lées où l’ont conduite ses coupables erreurs, régnent la 
nuit des tombeaux, l’horreur et la confusion de l’enfer, 
des torrents de lumière lui découvrent au loin la maison 
paternelle et son père lui-même qui lui tend les bras et 
qui l’appelle de toute la tendresse de son amour.

Malheur aux gouvernements, si le mouvement qui 
emporte les peuples ne leur donne pas l’intelligence, 
si le bruit de quarante trônes, tombés depuis moins d’un 
siècle, ne suffit point pour les réveiller et leur apprendre 
qu’il est temps enfin de faire asseoir à leur côté la re­
ligion et la justice, et au-dessus d’eux celui par qui 
régnent les rois.

1. Per quæ peccat quis, per hæc et torquetur. Sapient., xi, 17.



1 4 DU CATHOLICISME

Résultat des idées chrétiennes qui renaissent dans la 
société, le retour à l’antique et sage liberté de nos aïeux 
est donc inévitable. D’ailleurs le séducteur de la société, 
le père de l’esclavage moderne, a vieilli. Regardez au­
tour de vous. Poussé de toutes parts au socialisme, au 
déisme, à l’athéismé pratique, forcé de se réfugier à 
l’ombre du pouvoir, pour prolonger sa caduque exis­
tence, qu’est-ce aujourd’hui que le protestantisme, si­
non un édifice en ruines ? Ils ne sont plus les hommes 
aux passions haineuses, qui faisaient consister la per­
fection évangélique à distiller le fiel du sarcasme et de la 
calomnie sur le représentant de Dieu, le père des 
peuples, le pontife vénérable delà vérité catholique, et le 
fondateur de la liberté européenne. Non, les temps sont 
changés. Outre les solennels hommages rendus par les 
protestants eux-mêmes aux pontifes romains, soit comme 
chefs de la religion, soit comme arbitres entre les rois et 
les peuples, tout ce qu’il y a aujourd’hui d’hommes sé­
rieux, dont la voix supérieure au bruit de la foule com­
mande l’attention, proclame à l’envi l’indispensable né­
cessité d’une autorité juge suprême des controverses po­
litiques comme des controverses religieuses. Mais quand 
les hommes se tairaient, l’anarchie intellectuelle qui dé­
vore l’Europe entière ne parlerait-t-elle pas assez haut ? 
Aussi, grâce aux progrès des idées, jamais, depuis la ré­
forme, il n’y eut moins préventions haineuses, de pré­
jugés aveugles contre la chaire pontificale, moins, par 
conséquent, d’obstacles réels à la résurrection de la 
grande famille catholique.

Nous écrivons ceci, quoique connaissant très bien 
l’invraisemblance actuelle, l’apparente impossibilité de 
cet avenir consolateur. Nous l’écrivons cependant avec



DANS L’ÉDUCATION. 1 5

bonheur, car nous croyons que les obstacles sont beau­
coup moins dans les esprits que dans les choses, bien 
moins l’ouvrage vivant du présent que l’œuvre suran­
née du passé. C’est la tempête qui agite encore les cou­
ches inférieures de l’atmosphère, tandis que le calme re­
naît dans les régions supérieures.

Telle est donc notre foi, la société ne périra point ; et 
pour elle, ne pas périr, c’est, à nos yeux, redevenir fon­
damentalement ce qu’elle fut, catholique et libre. De 
plus, que sa longue aberration de trois siècles, que ce 
long interrègne de Dieu sur elle doive bientôt faire place 
à un avenir meilleur, nous le croyons encore, et nous 
avons pour gage de notre croyance, outre le mouvement 
régénérateur que nous venons de signaler, les conseils 
admirables de la Providence sur ce siècle.

Et d’abord, élevez vos regards vers le sanctuaire, 
cette région mystérieuse et formidable d’où sortent tour 
à tour la vérité et l’erreur, le salut et la ruine des nations. 
Les destinées des peuples sont écrites dans la conduite 
des prêtres : qui sait lire dans ce livre vivant est pro­
phète. Ainsi, quand à la fin du dernier siècle le schisme 
révolutionnaire menaça la France, et que sur cent trente 
évêques l’on ne vit que quatre prévaricateurs, qui n'eût 
pu, éclairé par les enseignements de l’expérience et delà 
foi, annoncer le salut de notre patrie ? Et au contraire, 
quand au temps de Henri VIII, sur plus de cent évê­
ques à peine quelques-uns demeurèrent fidèles à leur 
conscience, qui n’eût prédit avec assurance les incal­
culables fléaux qui devaient désoler l’Angleterre ? Main­
tenant donc, étudiez l’avenir de la France dans la con­
duite de son clergé. Fut-elle jamais plus irréprochable ?

L’impiété la plus haineuse n’est-elle pas forcée de se



16 DU CATHOLICISME

taire ou de murmurer la calomnie ? Quelques scandales 
isolés ne font que mieux ressortir l’intégrité de tout le 
corps ; et qu’on ne l’oublie pas, la pureté de la vie est 
le gage le plus certain de la pureté et de la fermeté de 
la foi. Or, pourquoi pensez-vous que la Providence ait 
pris soin de l’orner de tant de vertus ? pourquoi F a-t-elle 
choisi de préférence à tout autre pour le purifier par un 
baptême de sang et le ramener par la persécution, l’exil 
et la pauvreté, à l’esprit des anciens jours? en un mot, 
pourquoi l’a-t-elle attaché à la croix, comme le prêtre par 
excellence ? sinon pour le rendre digne de la haute mis­
sion qu’un prochain avenir lui prépare *. Hommes de 
peu de foi, savons-nous bien ce que pèse dans la balance 
de la justice divine une goutte du sang d’un prêtre? Ce 
que nous savons, c’est que le sang des simples fidèles 
fut toujours une semence féconde de nouveaux chrétiens. 
Que sera-ce du sang des prêtres ? du sang des prêtres 
versé par torrents? Quel gage plus certain voulez-vous 
du magnifique accueil que Dieu réserve à la France, et 
par la France, à l’Europe entière ? Hommes de Dieu 
par la vertu, laissez les prêtres redevenir par la science 
et la liberté les hommes des peuples, et vous verrez.

Du sanctuaire, passez dans le monde scientifique, 
autre région où s’élabore l’avenir des peuples. Et ici 
encore, voyez briller à l’horizon les signes révélateurs 
du salut. Les hommes qui en ce siècle tiennent le sceptre 
de la science et du génie, les rois de l’intelligence, sont 
unis pour défendre la cause de Dieu, comme les esprits 
forts du siècle passé étaient ligués pour la combattre.

1. Et ego ai exaltatus fuero a terra omnia traham ad meipsum. 
Joan, xn, 32.



DANS L ’ÉDUCATION.

La science qui, en se faisanL protestante, s’était succes­
sivement montrée sceptique, matérialiste, haineuse et 
indifférente, a cessé d’être hostile ; elle tend même avec 
force au spiritualisme et à la foi. Sans doute son spiri­
tualisme n’est pas encore complet, sa foi n’est pas en­
core catholique ; mais l’esprit humain peut-il donc en 
un jour remonter au-dessus de l’abîme dont il a mis 
trois siècles à atteindre le fond? N’est-ce pas une des 
lois de son être, qu’il suive dans son retour le même 
progrès qu’il a suivi dans ses égarements ? Il a marché 
d’erreur en erreur ; il marchera de vérité en vérité.

Voyez maintenant si la Providence elle-même n’a 
pas pris soin de confirmer toutes nos espérances? N’a- 
t-elle pas aplani de longue main toutes les voies à une 
immense synthèse catholique ?

Comme un avant-coureur la guerre a passé, et, dans 
sa course gigantesque, préparé les voies à la grande 
unité que nous annonçons. Ce phénomène n'est pas le 
moins instructif ni le moins consolant de notre époque. 
Les peuples sont frères : nés pour ne faire qu’une seule 
famille, leur union subsiste autant que leur amour. 
Principe de haine, l'erreur, et surtout l’erreur religieuse, 
vient-elle à diviser les esprits, le véritable lien social, 
l’unité de foi se brise, les cœurs s’éloignent, la défiance, 
la crainte s’emparent des peuples ; des murs de sépara­
tion s’élèvent, et l’isolement a lieu. Incompréhensible 
désordre, non moins contraire aux desseins de Dieu que 
funeste au perfectionnement du genre humain. Mais 
quand le moment est venu de faire rentrer l’humanité 
dans ses voies, que fait la Providence? Elle appelle la 
guerre. Et telle que la tempête, la guerre, dans sa vio­
lence, renverse les barrières qui séparent les peuples,

17



48 DU CATHOLICISME

transporte tour à tour les nations les unes chez les autres, 
les confond, tes mêle de nouveau, et, par un déluge de 
sang, leur fait expier le crime qui les divisa. La paix 
succède à la guerre, des rapports obligés s’établissent, 
et après la mutuelle effusion du sang, vient l’échange 
des idées relatives d’abord aux intérêts matériels. De 
ses cent bras le commerce embrasse les vainqueurs et 
les vaincus. Peu à peu la communication des idées litté­
raires, philosophiques et religieuses redonne des 
croyances semblables à ceux dont les intérêts sont 
déjà communs. Dans ce conflit, quoique plus ou moins 
lent, le triomphe de la vérité sur l’erreur est aussi in­
faillible que celui de la lumière sur les ténèbres quand 
le soleil paraît à l’horizon.

Telle est, si l’on veut y prendre garde, l’histoire du 
monde à la veille de la prédication évangélique. Cette 
histoire est aussi celle de notre époque. Des guerres 
telles qu’on n’en avait point vu depuis celles des Ro­
mains sont venues arracher à leur isolement, mêler, con­
fondre pendant un quart de siècle les peuples de 
l’Europe. Entre eux il n’existait plus, depuis l’invasion 
du protestantisme, d’autres principes d’union que les 
liens fragiles des intérêts matériels. Devenus presque 
étrangers les uns aux autres, en prenant ce terme dans 
son acception païenne, ils étaient retombés, autant que 
cela est possible à des nations chrétiennes, sous l’em- 
pire de cette loi sauvage de haine et de défiance univer­
selle qui pesait sur le monde avant la loi de grâce. 
Mais le génie de la guerre est venu, et ils ont de nou­
veau mêlé leur sang et leurs drapeaux qu’ils n’avaient 
point mêlés d’une manière aussi solennelle depuis ces 
temps d’amour et de foi où, se levant comme un seul



DANS L’ÉDUCATION. 19
homme, ils traversaient ensemble l’Europe et l’Asie pour 
refouler au loin la barbarie musulmane et affranchir le 
tombeau du Christ, berceau sacré de la liberté du monde.

Et maintenant quels ont été les résultats de tant de 
guerres? Les peuples sont sortis de leur nationalité ; une 
immense association s’est ébauchée ; des relations sans 
nombre se sont établies et s’entretiennent avec une ac­
tivité jusqu’ici sans exemple. Les prodigieuses décou­
vertes de l’industrie semblent spiritualiser la matière et 
communiquer aux corps l’agilité des intelligences ; la 
presse, avec la rapidité de l’éclair, transporte du nord au 
midi les pensées, les vœux, les besoins de cent peuples 
divers, et, en un clin d’œil, fait battre des millions de 
cœurs à l’unisson. Réservée avant cette époque à un 
petit nombre de savants, la connaissance des langues est 
devenue générale. Les travaux, les découvertes du 
génie, sous quelque climat qu’il habite, sont un hé­
ritage commun ; les esprits se rapprochent en s’éclairant. 
Naguère encore si invétérés, si haineux, les préjugés 
anticatholiques sont la plupart tombés à la seule pré­
sence des prêtres français, dispersés par la persécution 
et poussés par la guerre dans toutes les parties de l’Eu­
rope. Un mouvement immense vers le catholicisme a été 
imprimé ; des milliers de brebis, rentrées dans le ber­
cail en Angleterre, aux États-Unis, en Allemagne, ontpré- 
paré les voies à des milliers d’autres qui les suivront. 
Ce que la guerre a commencé, la guerre peut l’achever. 
La tempête révolutionnaire, qui, au dire de l’impiété, 
devait anéantir l’Église, n’a donc été dans les desseins 
de Dieu qu’un vent favorable dont le souffle a trans­
porté le bon grain dans vingt contrées nouvelles où il ne 
cesse de produire au centuple.



20 DU CATHOLICISME DANS t ’ÉDUCATION.

Depuis un siècle l’action de la Providence tend visi­
blement à faire de tous les peuples comme une masse 
homogène, comme un seul corps qu’un seul esprit doit 
bientôt animer. Car, disait il y a douze ans l’illustre 
comte de M aistre, « la Providence ne tâtonne jamais ; 
» ce n’est pas en vain qu’elle agite le monde ; tout annonce 
» que nous marchons vers une grande unité que nous 
» devons saluer de loin, pour m e servir d’une tournure 
» religieuse. Nous sommes douloureusement broyés ; 
» mais si de misérables.yeux tels que les miens sont di- 
» gnes d’entrevoir les secrets divins, nous ne sommes 
» broyés que pour être mêlés1 ».

1. Soirées, etc .,t, I, p. 17.



CHAPITRE II

CONSIDÉRATIONS GÉNÉRALES.----  DÉFINITION DE l ’ÉDUCATION.----

CARACTÈRES Q U E L L E  DOIT REVÊTIR

Pas plus qu’une constitution politique, un bon sys­
tème d’éducation ne peut être fait à priori ; il doit être 
l’œuvre du temps, le résumé des enseignements du 
passé, l’expression des besoins du présent, et la loi or­
ganique des desseins de la Providence sur l’avenir. C’est 
pour cela qu’avant d’expliquer ce que doit être l’éduca­
tion dans les circonstances actuelles, nous avons essayé 
de caractériser notre époque, en signalant les causes gé­
nérales qui l’ont préparée et les principaux phénomènes 
qui la distinguent. Convaincus que nous marchons vers 
une grande unité, nous disons que, sous peine d’en­
traver l’action divine sur le monde et de fausser la mis­
sion des générations naissantes, l’éducation actuelle doit 
prendre un caractère éminent de catholicité.

Mais d’abord qu’est-ce que l’éducation ?Pour répondre 
à. cette question fondamentale, il est indispensable de 
connaître et la nature de l’homme et la condition de 
l’humanité sur la terre. Cette connaissance préalable est 
d’autant plus nécessaire aujourd’hui, que, de toutes les 
notions, celle que les erreurs modernes ont le plus al­
térée, est la notion de l’éducation. Qui ne voit combien



22 DU CATHOLICISME

cette altération a été profonde, puisqu’elle est parvenue 
à modifier le langage même ? Ainsi, par un abus énorme, 
au mot éducation, presque effacé du langage, on subs­
titue généralement celui ^instruction. Cependant l’in­
struction n’est qu’une partie, et même une partie secon­
daire du développement humain 4.

Au reste, ce point important ressortira clairement de 
tout ce que nous allons dire.

L’homme est tout à la fois corps, esprit et cœur. 
Chacune de ces trois choses aune vitalité dinstincte, une 
vie propre. Quelle que soit la vitalité du corps, la vie

1. « C’est une erreur grossière de confondre l’éducation avec l’instruc- 
» tion, et de croire avoir élevé un enfant, quand on a cultivé son esprit 
» sans avoir rien fait pour son cœur. Quel est en effet le but de l’éduca- 
» tion ? Ce n’esfc pas seulement d’apprendre aux jeunes gens du grec et 
» du latin, de leur enseigner les belles-lettres, de les former aux beaux- 
» arts, de charger leur mémoire de connaissances géographiques, de faits 
$ et de dates historiques ; de les avancer dans l’étude de la géométrie, de 
» l’algèbre, des mathématiques, de la chimie, etc. Ces connaissances, 
» j ’en conviens, sont utiles et estimables... Cependantces connaissances 
» ne doivent être considérées que comme moyens et non comme fin ; 
» généralement elles sont destinées à nous rendre bons et utiles à la 
» société ; mais elles n’atteignent ce but que lorsqu’elles sont soutenues 
» de bonnes mœurs et dirigées par la vertu. Quel cas ferons-nous d’un 
» savant qui ne fait servir la science qu’à l’orgueil, à la cupidité, à toutes 
» les passions, au scandale des mœurs et au bouleversement de la so- 
» ciété ? Ce n’est que par les qualités du cœur que nous appartenons vé- 
» rîtablement à nos familles, à nos concitoyens, à la société : la science 
» sans la vertu nJest qu’un instrument dangereux, et la vertu n’a de base 
» que dans la religion. Le but des maîtres, encore plus que tout cela, 
» dit M. Rollin, après avoir parlé de la partie de l'instruction, est de for- 
» mer le cœur des jeunes gens, de mettre leur innocence à couvert, de 
» leur inspirer des principes d’honneur et de probité, de corriger et de 
» vaincre en eux les mauvaises inclinations qu’on y remarque. »

Etrennes relig., 1807, page 101.

U n homme ainsi élevé, c’est-A-dire pour qui on a soigné les études 
de l’esprit et négligé l’éducation du cœur, u’est pas un homme, c’est un 
plâtre.

Pensée du baron tfEkstein



DANS L ’ÉDUCATION. 23
de l’organisme est le mouvement ou l’action. Dieu, con­
sidéré comme vérité, comme objet de perception, est le 
principe vital de l’esprit : vivre pour l’esprit, c’est con­
naître. Dieu, considéré comme bien, comme objet d’a­
mour, est le principe vital du cœur : vivre pour le cœur, 
c’est aimer. Or, ces parties intégrantes du même être, le 
corps, l’esprit et le cœur, sont entre elles, ainsi qu’avec 
Dieu et avec l’univers, dans des rapports hiérarchiques, 
dont le maintien, le développement, la perfection con­
stituent l’existence, le développement, la perfection de 
l’ordre.

Point d’union entre le monde invisible et le monde 
visible, le corps est, d’une part, en relation de supério­
rité avec les êtres matériels ; et, d’autre part, en relation 
d’infériorité avec les êtres spirituels. Par ses cinq sens, 
analogues aux êtres et aux propriétés spécifiques des 
êtres dont l’infinie variété compose la nature, l’homme 
physique régne sur le monde des corps, les attire à lui, 
se les approprie, et, de leur vie qu’il absorbe, entretient 
et accroît la sienne 4. La perfection de ces cinq puis­
sances constitue la perfection de l’homme organique, 
et lui assure un plein domaine sur la création matérielle 
qu’il résume en lui.

4. Toutes les créatures tendent à se perfectionner, c’est-à-dire à passer à une vie plus noble ; mais il faut pour cela qu'elles perdent leur vie propre. Ainsi les corps inorganiques, servant de nourriture aux corps or­ganiques, prennent par là la vie de l’être qui se les assimile ; le végétal, à son tour, est absorbé par ranimai qui lui communique sa vie ; le végé­tal, l'animal, tous les règnes le sont par l’homme, qui, en se les assimilant, leur communique sa vie. Dieu à son tour attire l’homme à lui, se l’assi­mile, et lui communique sa vie. divine et immortelle, et l’homme peut dire : Ce n'est plus moi qui vis : c'est Dieu qui vit en moi. Qui n’adorerait ici, muet d’amour et d’admiration, le mystère où s’accomplit cette trans­formation sublime, qui ramène l’univers à l ’unité ’



24 DU CATHOLICISME

Mais si le corps est roi, il est aussi vassal. Supérieur 
par sa nature, l’esprit domine le corps et par le corps le 
inonde physique. C’est par l’esprit et pour l’esprit que 
l’œil voit, que la main touche, que l’ouïe, le goût et l’o­
dorat distinguent et apprécient les sons, les saveurs et 
les odeurs ; en d’autres termes, c’est par les sens, or­
ganes de son action, que l’esprit se met en rapport avec 
la vérité répandue et gravée en mille caractères divers 
dans les merveilles de la nature ; comme c’est par la pa­
role qu’il se met en rapport avec la vérité révélée dans le 
monde des intelligences. De même donc que notre corps 
résume en lui le monde matériel, notre esprit résume le 
monde immatériel. Mais aussi, comme les opérations du 
corps se rapportent à l’esprit,de même les investigations 
de l’esprit se font pour le cœur ; car, dans l’homme 
ainsi qu’en Dieu, l’amour est le complément, le terme 
de l’action.

Rendue présente dans l’intelligence, la vérité devient 
donc le noble aliment du cœur ; il l'aime, il se l’assimile, 
et par une loi de gravitation, type sacré de celle qui ré­
git les corps célestes, il l’aime avec d’autant plus d’in­
tensité qu’il s’identifie de plus en plus avec elle ; comme 
d’un autre côté la vérité est en tout, le cœur aime tout 
en elle, et emporte dans son mouvement la création 
tout entière qui, descendue du sein de Dieu, doit y re­
monter, à moins qu’elle ne soit corrompue

Entendons le savant Duguet développant les mêmes 
idées presque dans les mêmes termes : nous sommes

1.0 Adam, one Almighty is from whom 
All things proceed, and up to him return 
If not deprav'd from Good.

Parad. lost, Book v.



25
heureux de pouvoir nous appuyer d’une pareille auto­
rité. « Par le secret de ses sensations, Dieu a mis entre 
» l’homme et l’univers une correspondance intime. De- 
» puis le firmament, où sont les étoiles les plus éloignées 
» de nous, jusqu’à la surface de la terre, tout ce qui est 
» visible est pour l'œil, toutes les beautés sont pour lui ; 
» tous les sons, si diversifiés en tant de manières, sont 
» pour les oreilles ; toutes les odeurs sont pour l’odorat ; 
» tous les fruits et toutes les plantes, utiles pour la nour- 
» riture, pour la diversité, pour les délices même, sont 
» pour le goût. Ainsi le monde entier est réduit à l’usage 
» de l’homme, et par cet usage à l’unité.

» Mais la Sagesse divine a fait encore plus, car elle a 
» voulu que les plantes et les animaux, dont l’homme a 
» l’intendance et l’usage, eussent une liaison générale 
» avec toutes les parties de l’univers ; une seule herbe 
» ayant besoin de la terre, de Pair, de l’eau, des vents, 
» des pluies, du soleil, de la chaleur, du frais de la nuit, 
» de la diversité des saisons, en un mot de toutes choses. 
» Cette dépendance générale, qui est le principe de l’u- 
» nion de toutes les parties avec le tout, est encore plus 
» sensible dans les animaux, qui, outre les besoins es- 
» sentiels à chaque chose qui sert à leur nourriture, ont 
» les leurs particuliers. Ces animaux de toute espèce, 
» dont les uns vivent dans l’eau et les autres dans l’air, 
» les autres sur la terre, réunissent à eux une infinité de 
» choses qui paraissent échapper à l’homme et n’être pas 
» immédiatement à son usage ; et eux-mêmes, après 
» toutes ces réunions particulières, venant à s’offrir à 
» l’homme comme à leur maître, lui rapprochent d’une 

manière admirable toutes les parties de l’univers, afin 
» qu’il en rende grâces, et qu’étant devenu le centre de

dans l’éducation.



26 DU CATHOLICISME

» tout, il fasse remonter jusqu’à Dieu tous les êtres cor- 
» porels, dont il est le lien nécessaire, puisqu’il estleur fin 
» immédiate, et que c’est par lui qu’ils doivent retourner 
» à leur principe, comme c’est pour lui qu’ils en sont 
» sortis. Velut mundus quidam alter, dit saint Grégoire 
» de Nazianze (Orat. xxxvin et Orat. xlii), in parvo ma- 
» gnus : angelus alter, mistus adorator, visibilis créa­
it turæ spectator, ejus quæ intellectu conspicitur mystes : 
» eorum quæ in terra sunt rex, coelesti autem regi sub- 
» ditus ; terrenus pariter, ac coelestis,

» Get adorateur composé, mistus adorator, comme 
» saint Grégoire vient de l’appeler ; cet abrégé de 1’uni- 
» vers, mundus alter, in parvo magnus ; cet ange d’un 
» ordre nouveau qui tient au ciel et à la terre, angelus 
» alter, terrenus pariter et coelestis ; ce pontife placé en- 
» tre les choses visibles et les invisibles, visibilis créa­
it turæ spectator, ejus quæ intellectu conspicitur mystes ; 
» ce roi du monde corporel, et qui n’a au-dessus de lui 
» que Dieu seul, eorum quæ in terra sunt reæ, cœlesti 
» autem regi subditus ; l’homme, en un mot, remplit 
» seul, dans toute son étendue, la fin que Dieu s’est pro- 
» posée dans la création du monde. Il est chargé, solidai- 
» rement, de la part de toutes les créatures, de s’ac- 
» quitter en leur nom de tout ce qu’elles doivent à celui 
» qui leur a donné l’être. Il est leur âme et leur intelli- 
» gence ; il est leur voix et leur député ; et moins elles 
» peuvent être religieuses par elles-mêmes, plus elles lui 
« imposent la nécessité d’être religieux pour elles. « 
{L’Ouvrage des six jours, pag. 216 et suiv.)

En résumé, placé aux confins des deux mondes, ap­
partenant à l’un et à l’autre par sa double substance, 
l’homme est le médiateur entre es créatures et le Créa



DANS L ’ÉDUCATION.

leur, le lien du temps et de l’éternité, celui pour l’a­
mour duquel tout a été fait et par l’amour duquel tout 
doit retourner à Dieu. Son corps résume la création 
physique ; son esprit, la création intellectuelle ; son 
cœur, l’une et l’autre : en sorte qu'il suffit à Dieu de 
posséder le cœur de l'homme pour jouir de la plénitude 
de ses œuvres : et telle est la raison profonde pour la­
quelle il s’en montre si jaloux.

De ces principes nous semble résulter la définition 
suivante de l’éducation : Véducation est le développement 
harmonique de la triple vie qui est dans l'homme. De là 
une triple éducation : T éducationphysique, qui consiste 
dans le développement des organes au degré nécessaire 
pour servir avec précision, facilité et bonne grâce aux 
opérations de l’esprit et du cœur ; Véducation intellec­
tuelle ou l’instruction, qui consiste dans le développe­
ment ou l’initiation de l’esprit à la vérité considérée en 
elle-même et dans la création intellectuelle et physique, 
au degré nécessaire pour alimenter l’amour du cœur ; 
l'éducation morale > qui consiste dans le développement 
ou dans l’union du cœur avec la vérité considérée en elle- 
même et dans la création intellectuelle et physique, au 
degré nécessaire pour remplir les vues du Créateur.

Nous appelons harmoniqxie ce développement, parce 
qu’en effet il doit être tel que, loin de rompre, il con­
serve, en s’opérant, affermisse et porte au degré de per­
fection providentielle l’harmonie et l’équilibre des trois 
puissances qui sont dans l’homme, Que ce développe­
ment cesse d'être harmonique, c’est-à-dire qu’il y ait 
exagération dans l’une des trois vies dont nous avons 
parlé, et l’équilibre normal est rompu : il y a désordre 
dans l’homme et bientôt dans la société.

27



28 DU CATHOLICISME DANS l ’ÉDUCATION.
Et maintenant, pour déterminer les caractères pro­

pres de l’éducation actuelle, il suffit de comprendre la 
mission des générations naissantes. Or, nous l’avons dit, 
et l’examen des faits nous a conduit à ce résultat, la 
mission des générations naissantes est tout à la fois de 
réparer les funestes effets de l’erreur qui, depuis trois 
siècles, a fait une si terrible invasion dans le monde, et 
de seconder le mouvement providentiel du genre hu­
main vers une grande unité. Quels sont donc les effets 
de l’erreur? Le propre de l’erreur est de tout diviser, 
de tout dissoudre. Tel a été surtout l’effet du protestan­
tisme, principe même de toute erreur : division de 
l’homme d’avec Dieu, de l’homme d’avec le genre hu­
main, de l’homme d’avec lui-même. De là, irréligion, 
idiotisme ou scepticisme ; incohérence, désordre indi­
viduel et social. Aujourd’hui donc il s’agit de renouer les 
liens de cette triple union : de l’homme avec Dieu, de 
l’homme avec le genre humain, de l’homme avec lui- 
même; il s’agit, en outre, conformément aux desseins de 
la Providence, de porter le développement de l’humanité 
à son plus haut période.

De là nous concluons que l’éducation actuelle doit 
être catholique, c’est-à-dire en premier lieu éminem­
ment religieuse, afin de rétablir l’union de l’homme avec 
Dieu ; secondement synthétique, afin de rétablir l’union 
de l’homme avec le genre humain ; troisièmement com­
plète ou universelle, soit afin de rétablir l’union de 
l’homme avec lui-même par le développement harmoni­
que de sa triple vie, soit afin de seconder les desseins 
de Dieu sur l’avenir. Expliquons la nature et montrons 
la nécessité de chacun de ces caractères.



CHAPITRE III

CARACTÈRE RELIGIEUX

Qui dit éducation, dit développement, et qui dit déve* 
loppement, dit progrès, passage du moins au plus. Cela 
étant, faut-il donc un grand effort de génie pour com­
prendre que, renfermant en lui plus de perfections que 
toutes les créatures qui l’environnent, l’homme ne peut 
se développer qu’en Dieu, source et type éternel de son 
être, puissance, vérité, amour infini ? En effet, ôtez 
Dieu, et vous enfermez l’homme dans les étroites limites 
de son être, et vous le condamnez à l’idiotisme, ou vous 
le forcez à graviter vers les créatures, et vous le con­
damnez à l’abrutissement. Dans l’une et l’autre hypo­
thèse vous rendez toute éducation radicalement impos­
sible. Centre de toutes les perfections, Dieu est donc le 
but invariable, nécessaire de l’éducation. Image de Dieu, 
l’homme est d’autant plus développé et d’autant plus 
parfait qu’il s’approche de plus près de son modèle ; que 
son esprit et son cœur s’unissent avec plus d’intimité et 
de plénitude à la vérité et à l’amojir essentiels ; et que 
son corps, de plus en plus dégagé de l’esclavage des sens, 
se spiritualisant s’immortalise : car telle est la tâche de



DU CATHOLICISME

Phomme déchu ; il faut que, par un progrès non inter­
rompu, il redevienne un autre fils de Dieu dans le temps, 
afin d’être consommé en un avec lui pendant l’éternité *• 
Sous ce premier rapport l’éducation est donc essentiel­
lement religieuse. Elle l’est encore sous un second rap­
port non moins fondamental.

En effet, cette loi de développement de l’homme et 
de chacune des facultés de l’homme en Dieu, qui la pro­
clame ? qui la revêt d’une sanction efficace, si ce n'est la 
religion ? Révélant l’homme à lui-même, seule elle lui 
trace d’une main infaillible et sacrée les règles et les 
conditions de son développement, en même temps 
qu’elle impose à tous l’obligation de ne mettre au per­
fectionnement de leur être d’autres limites que celles de 
l’être divin : Soyez parfaits comme votre Père céleste est 
pa rfa ita.

Que parlez-vous donc d’éducation en dehors de l’ac­
tion religieuse, quand, sans religion, énigme impéné­
trable à lui-même, création sans objet, être aveugle qui 
ne sait d’où il vient ni où il va, l’homme ignore com­
plètement les lois de la nature, les lois de son dévelop­
pement ? que dis-je ? ignore même s’il existe pour lui, 
non seulement une loi de développement, mais une loi 
quelconque, autre que celle de ses penchants ? Ainsi, on 
le voit, sans religion, l’éducation n’est qu’un mot vide de 
sens, une chimérique abstraction.

Telle fut la croyance unanime de l’antiquité. Par­
courez l’histoire, et vous trouverez que les Perses, les 
Gaulois, les Scythes, les peuples les plus éloignés, les

1. Joan ., sv, â i .
2. « Estote ergo vos perfecti sicut et Pater vester coelestis perfectus 

» est. » Matth. v, 48.

30



DANS L’ÉDUCATION. 31
plus différents de mœurs et de croyances, n’offrent au­
cune variété sur ce point. De là chez eux le caractère 
essentiellement religieux de l’éducation ; de là encore 
l’éducation devenue chez eux une fonction inaliénable 
du sacerdoce *.

Or, ce qu’elle avait été sous l’influence des traditions 
primitives, la religion le fut, durant une longue suite de 
siècles, sous le règne du christianisme ; je veux dire, 
la base, la règle, l’alpha et l’oméga de l’éducation : l’his­
toire de nos grandes universités de l’Europe en est une 
preuve éclatante. Mais un funeste divorce ayant séparé 
la raison de la foi, l’homme de Dieu, il vint bientôt un 
temps de vertige et de haine, où des hommes se ren­
contrèrent, qui dirent à la religion : « Nous ne voulons 
» pas qu’on parle de toi à nos enfants ; c’est à eux, lors- 
» qu’ils seront hommes, de savoir si tu es, ce que tu es, 
» et ce que tu demandes d’eux.... Sors de nos conseils, 
» sors de nos académies, sors de nos maisons ; nous 
» saurons bien agir seuls, la raison nous suffit2. »

Tentative insensée autant que coupable ! Quels en ont 
été les résultats dans l’éducation? ^impossibilité immé­
diate du développement de l’homme, le dépérissement, 
le désordre dans toutes ses puissances. Et pour commen­
cer par l’homme physique il est en nous deux amours : 
l’amour supérieur qui, élevant jusqu’aux plus hautes

L Voyez le Zend-Avesta, traduction d’Anquetil-Duperron, t. II. En 
Amérique, avant la découverte, c’étaient les prêtres qui instruisaient la 
jeunesse. Garli, Lettres sur V Amérique, t. I, 118. Chez les Scythes, les 
Celtes, les Gaulois, il y avait des collèges de prêtres chargés de la même 
fonction. Gæs. VI, 13, 14. Voyez aussi Pellontier, Histoire des Celtes, Le 
même usage se conserve chez les peuplades les plus dégradées de l’A­
frique centrale. Voyage à Tombouctou, parM . Caillé, t. I, 88, 309.

2. P râcip , général,, etc., par le comte de Maistre, 89.



32 DU CATHOLICISME

régions du inonde spirituel, jusqu’à Dieu, l’homme 
intellectuel et moral, tend incessamment à soustraire 
l’homme physique à l’empire de l’organisme ; l’amour 
inférieur, dont le propre est de fortifier l’empire de la 
chair; et, en abaissant l’homme physique jusqu’aux plus 
basses régions du monde matériel, cet amour exagère 
en lui le développement de la vie animale, et ravale peu à 
peu l’être spirituel au niveau de la brute. Or, que l’amour 
supérieur, dont la religion seule entretient le foyer, 
vienne à s’éteindre, l’amour inférieur remporte un in­
faillible triomphe, et l'homme, dont la vie est amour, se 
plonge, pour vivre, dans les voluptés sensuelles.

Alors, brute à face humaine, d’une main éteignant, 
dans la fange où il est assis, le flambeau de son intelli­
gence, relevant de l’autre les infâmes idoles de la corrup­
tion païenne, il prend bientôt pour tout ce qui est 
au-dessus des sens, et l'indifférence de l’animal et l’in­
sensibilité de l’idole. Dans cet état toutes les foudres du 
Sinaï gronderaient sur sa tête, la terre ébranlée s’en- 
tr ouvrirait sous ses pieds, qu’il n’interromprait pas un 
instant ses adorations infâmes. Mais tirons un voile 
épais sur lui, aussi bien notre plume ne pourrait plus 
écrire que trempée dans la fange ; et puis pourquoi par­
ler? mille langues ne suffiraient pas à tout dire. Du 
reste, les regrets des familles, les aveux des gens de l’art 
ne sont-ils pas des voix plus éloquentes que la nôtre ? et 
le développement de notre pensée n’est-il pas écrit en 
hideux caractères sur les fronts flétris, dans les yeux 
éteints et la démarche tremblante de cette foule lugubre 
de jeunes vieillards qui peuplent nos écoles, ou qui, ca­
davres vivants, errent dans nos cités et semblent cher­
cher un sépulcre ? Désordre donc, el désordre monstreux



dans l’éducation.

dans l’homme physique, qui, s’il n’entraîne pas la cessa­
tion immédiate de l'existence, n’est arrêté dans ses ra­
vages que par l’influence secrète du christianisme, jointe 
à l’impuissance où est l’homme de réaliser les derniers 
excès de ses passions, comme les dernières conséquences 
de ses principes

Dans l’ordre intellectuel, que s’est-il passé, que se 
passe-t-il encore ? Par une suite nécessaire de la prépon­
dérance de l’organisme, de reine qu'elle était, l’intelli­
gence est devenue l’esclave du corps. Depuis ce mo­
ment, qu’on me passe l’expression, traînée comme à la 
remorque par les appétits de la chair, cette reine dé­
gradée n’a travaillé que pour son esclave devenu son 
maître. Voyez parmi ces travaux combien il en est qui 
n’aient pas pour but exclusif le développement de la vie 
animale ? Si quelquefois cependant, parodiant l’intelli­
gence créatrice, elle a essayé de travailler sur son pro­
pre fonds et pour son propre compte, quels ont été les 
fruits de son pénible labeur ? Impuissante à se féconder 
elle-même, ses œuvres ont été frappées de stérilité. Eh ! 
quel genre de vie et de fécondité peut donc trouver en 
elle la raison humaine séparée de Dieu ? Un vide déso­
lant, un abîme sans fond : voilà son partage. Elle s’est 
donc usée à travailler sur le néant, et de ces indicibles, 
fatigues, elle n’a recueilli pour moisson que les angoisses 
d'un doute éternel.

Qui donc n’est pas frappé de ce grand spectacle de 
l’impuissance et du dépérissement de l’esprit humain,

33

1 Ge vice, qu’il n’est pas même permis de nommer porte dans les in­
dividus et chez les nations qui ont perdu la foi, les mêmes caractères 
que chez les peuples païens : ce fut ce vice qui mina leur constitution : 
on sait ce que Tertultien en a dit.

3



34 1)U CATHOLICISME

depuis son divorce avec la loi ? Le bon sens, ce caractère 
distinctif des peuples croyants, et si remarquable chez 
nos aïeux, a disparu pour faire place à ce qu'on appelle 
P esprit, c’est-à-dire au raffinement et à la subtilité ; pri­
vée de base et s’ignorant elle-même, la science a été 
vaine, incomplète, incapable de donner à l’homme le 
moindre degré d’intelligence : et n’est-ce pas pitié de voir 
les questions les plus simples de législation, de droit 
public et civil, de liberté, de religion, d’enseignement, 
élémentaires dans les siècles chrétiens, passer nos som­
mités intellectuelles, et mettre en défaut la vaste capacité 
de nos modernes Lycurgues ?

On vante, je le sais, nos progrès dans les sciences 
physiques. La renommée semble manquer de bouches 
pour redire les gloires de nos savants. Il est vrai, don­
nant un libre essor à toute son activité, ou plutôt livrée 
à toute son inquiétude, l'intelligence a fait ici de grands 
pas ; mais de grands pas sont-ils toujours de grands pro­
grès? La marche de l’intelligence n’est progressive qu’au- 
tant qu’elle s’approche de la vérité. Or, quel a été le ré ­
sultat de nos investigations scientifiques? Est-ce la vérité, 
cette vérité morale, ce Dieu qui se révèle dans le globe 
immense qui roule sur nos têtes, comme dans l’insecte 
qui rampe sous nos pieds ? Le matérialisme le plus 
abject, la plus inepte impiété, ne semblent-ils pas se 
trouver toujours au fond du creuset du chimiste, 
comme sous le scalpel du médecin ? Est-ce la vérité 
scientifique, qui consiste tout à la fois dans la certitude 
du résultat et dans le développement régulier et harmo­
nique de l’arbre sacré de la science ? Mais d’abord, où 
sont-ils ces résultats incontestables ? et pour ne parler 
que de cette science, ou plutôt de ce rendez-vous de



dans l’éducation.

toutes les sciences physiques, de la géologie, dont les 
progrès ont été si vantés, écoutez ce qu’en disent les 
géologues eux-mêmes : « On a changé cette science en 
» un tissu d’hypothèses et de conjectures tellement vai- 
» nés, et qui se sont tellement oombattues les unes les 
» autres, qu’il est devenu presque impossible de pro- 
» noncer son nom sans exciter à rire. »

Or, voulez-vous savoir pourquoi la géologie est tom­
bée dans cet excès ridicule ? L’auteur que nous citons 
va vous le dire. En parlant de la cause des pétrifications 
et des fossiles, il s’exprime ainsi : « La Genèse et les 
» traditions de presque tous les peuples païens en of- 
» fraient une à laquelle il était naturel que les physiciens 
» eussent leur premier recours : c'était le déluge. Les 
» pétrifications passèrent pour en être la preuve.

» Mais vers le premier tiers du dix-huitième siècle.... 
» on se crut obligé d’admettre une longue suite d’opéra-
» tions, soit lentes, soit subites ;.....  ce pas une fois
» fait, les hypothèses ne connurent plus de limites ;.....
» c’est ainsi que le nombre des systèmes de géologie s’est 
» tellement augmenté, qu’il y en a aujourd’hui plus de 
» quatre-vingts ; et nous en voyons éclore tous les 
» jours de nouveaux, et les journaux scientifiques sont 
» remplis des attaques et des défenses que leurs auteurs 
» s’adressent réciproquement *. »

Plus tard, résumant les travaux des géologues, le 
célèbre Malte-Brun n’en porte pas un jugement plus 
flatteur1 2 .

35

1. Extrait? d’un rapport fait à l’Institut national, sur l’ouvrage du 
P . Chrysologue intitulé -.Théorie actuelle de la surface dç la terre.

2. Voyez Précis de la géographie universelle, liv. xl.



36 DU CATHOLICISME

Toutefois, nous ne le contesterons point : toute posi­
tive, tout analytique, la raison moderne a su accumuler 
des faits nombreux ; c’est là sa gloire ; elle n’en reven­
dique pas d’autres. Mais les seuls faits sont-ils donc la 
science? Nullement. Pas plus que le coi*ps sans Pâme n’est 
l’homme ; pas plus que les matériaux entassés pêle-mêle, 
ou répandus çà et là sur le sol, ne sont un édifice ; pas 
plus que des couleurs, quelque riches qu’elles soient, 
jetées sans ordre sur la toile, ne sont un tableau. Ce qui 
manque à la science actuelle, c’est la vie, c’est une pen­
sée féconde qui l’anime, qui en harmonise, en coordonne 
toutes les parties : voilà ce qui manque à la science, parce 
que la foi manque à la raison. En un mot, tant que la 
raison ne sera pas devenue chrétienne, elle ne sera qu’un 
aveugle qui parcourt sans guide des régions inconnues ; 
un ignoble manœuvre condamné à arracher pénible­
ment du sein de la terre les pierres du bâtiment que sa 
main n ’édifiera pas ; un architecte de Babel dont tous 
les efforts se réduiront à quelques constructions isolées, 
mesquines, châteaux de cartes qu’un souffle renverse, 
temples solitaires où Dieu n’est pas. Quant à l’édifice 
dont la base large et solide demeure inébranlable aux 
coups du sophisme, et dont les vastes proportions fixent 
l’œil étonné et attestent la main créatrice du génie, ne 
le lui demandez pas : le génie qui crée est fils de la foi.

De plus, dans cette absence totale de la foi, l’impuis­
sance absolue de s’élever à aucune vue d’ensemble, à 
aucune considération générale, l’individualité, l’étroi­
tesse a frappé de son funeste cachet tous les travaux de 
l’intelligence ; les divisions, les sous-divisions, véritable 
épidémie de la science, ont envahi toutes les parties des 
connaissances humaines ; et les hommes les plus dis-



DANS L ’ÉDUCATION.

tingués sont conduits à cet aveu remarquable, que les 
sciences les plus en honneur aujourd’hui n’ont pas fait 
un pas depuis Aristote. « La physiologie comparée, dit 
» M. Bourdon, est demeurée telle à peu près que nous 
» la trouvons dans les immortels ouvrages d’Aristote, 
» sans accroissement, sans lumières nouvelles. A force 
» de distinguer toutes choses jusqu’à des degrés près- 
» que infinis, les généralités qui font les sciences ont 
» été presque entièrement négligées. Excepté trois ou 
» quatre naturalistes, dont les ouvrages font la gloire 
» des sciences modernes, la plupart de ceux qui se sont 
» occupés de l’histoire de la nature en ont fait une 
» science remplie de puérilités L »

Voici une autorité encore plus imposante. Suivant 
Buffon, les anciens qui ont écrit sur Phistoire naturelle 
» étaient de grands hommes et qui ne s’étaient pas bornés 
» à cette seule étude ; ils avaient l’esprit élevé, des con- 
» naissances variées, approfondies, et des vues généra- 
» les; et s’il nous paraît au premier coup d’œil qu’il leur 
)> manquât un peu d’exactitude dans de certains détails, il 
» est aisé de reconnaître, en les lisant avec réflexion, 
» qu’ils ne pensaient pas que les petites choses méritas- 
» sent une attention aussi grande que celle qu’on leur a 
» donnée dans ces derniers temps ; et quelque reproche 
» que les modernes puissent faire aux anciens,il me paraît 
n qu Aristote, Théophraste et Pline, qui ont été les pre- 
» miers naturalistes, sont aussi les plus grands à certains 
» égards. L’Histoire des animaux d’Aristote est peut-être 
» encore aujourd’hui ce que nous avons de mieux fait en

37

1. Principes de physiologie comparée, par M, Isidore Bourdon, del’Aca­
démie royale de médecine, page 43.



38 DU CATHOLICISME

» ce genre..... 11 paraît, par son ouvrage, qu’il les con-
» naissait peut-être mieux (les animaux) et sous des vues 
» plus générales qu’on ne les connaît aujourd’h u i J. »

Le vice que nous signalons en ce moment n’a point 
échappé au regard pénétrant de M. de Humboldt. « Ac- 
» cumuler des matériaux, dit ce savant illustre dans son 
» Histoire des monuments américains, sans s’élever à au- 
» cune idée générale, est une méthode stérile dans l’his- 
» toire des peuples comme dans les différentes branches 
» des sciences physiques. »

Tel est cependant le beau côté de l’histoire de la raison 
divorcée, sécularisée, incroyante. Nous ne lui contes­
terons aucun des succès dont elle se glorifie ; mais ces 
succès mêmes, nous le disons hardiment, ses succès ont 
été funestes au véritable progrès de l’esprit humain. 
Quel en a été le résultat général, sinon une estime de­
meurée exclusive pour des sciences qui, ne procurant, 
en résumé, que des avantages matériels, ne doivent 
occuper dans l’estime publique qu’un rang secondaire? 
Ainsi, concentrant l’activité de l’homme dans le cercle 
étroit du matérialisme, ne lui laissant entrevoir d’utilité, 
de gloire que là, ils ont retardé jusqu’à une époque 
connue de Dieu seul le rétablissement de l’ordre, le 
bonheur de la société, dont le progrès, par conséquent 
l’amour et l’estime des sciences morales, sont la condi­
tion nécessaire.

Parlerons-nous des arts ? Eux surtout sont enfants de 
la foi. Être instruit par la nature et inspiré par la reli­
gion, telles furent toujours pour l’artiste les conditions

i. Buffon, Manière de traiter l'histoire naturelle. Édition royale, 
pages. 43 et 44.



DANS L ’ÉDUCATION. 39
essentielles de succès. Pénétré de ce principe, visitez 
nos salons, contemplez nos statues et nos tableaux, et 
dites si le mot fameux de Laurent de Médicis n’a pas 
été prononcé pour notre époque : Celui-là est mort dès 
cette vie quine croit pas à Vautre. D’un autre côté, mille 
erreurs ont inondé la terre. Point d’absurdité si étrange 
qui n’ait eu ses apôtres. La folie même a multiplié ses 
victimes *. Quoi de moins étonnant que tous les effets 
que nous venons de signaler? N’est-il pas écrit: Quand 
l’homme devient chair, l’esprit de Dieu cesse de reposer 
en lu i3? lorsque le soleil cesse de briller sur l’horizon, 
la terre retombe dans les ténèbres. Sans la Religion, les 
pensées de l’homme s’égarent facilement, et de l’éga-1. Le docteur Esquiro!, qui a consacré de longues années à l’étude de l’aliénation mentale, démontre mathématiquement : 1° que le nombre des fous a considérablement augmenté en Europe depuis cinquante ans ; 2° qu’il y a plus de fous en Angleterre que partout ailleurs, et plus en Alle­magne et en France qu'en Espagne et en Italie ; o’est-à-dîre que l’aug­mentation de la folie est en raison directe de l’affaiblissement de la foi. L e  même docteur ne craint pas d’en faire l ’aveu : « Depuis trente ans, » dit-il, les changements qui se sont opérés dans nos mœurs en France » ont produit plus de folies que nos tourmentes politiques. Nous avons » changé nos antiques' usages, nos vieilles opinions, contre des idées » spéculatives et des innovations dangereuses. La religion n’intervient » que comme un usage dans les actes les plus solennels de la vie ; elle » n’apporte plus ses consolations et l’espérance aux malheureux ; la mo- » raie religieuse ne guide plus la raison dans le sentier étroit et difficile » de la vie ; le froid égoïsme a desséché toutes les sources du sentiment ; * il n’y a plus d’affections domestiques, ni de rêspect, ni d’amour, ni » d’autorité, ni de dépendances réciproques ; chacun vit pour soi, per- » sonne ne forme de ces sages combinaisons qui liaient à la génération » future les générations présentes’. L e s liens du mariage ne sont plus que » des hochets, dont se pare le riche par spéculation ou par amour-propre. » et que néglige le bas peuple par- dédain pour les ministres des autels, » par indifférence et par libertinage. »

(Dictionn. des sciences médicales, art. Folie.)
2. « Non permanebit spiritus meus in homine in æternum, quia caro est. » Gën. vi, 3 ; Sap, î, 4.



40 DU CATHOLICISME

rement des pensées à la démence il n’y a qu’un pas.
Que dirons-nous maintenant de la vie morale? Aimer, 

et aimer conformément aux vériîables lois de la nature, 
telle est la vie du cœur. Or, depuis qu'il a été soustrait 
à l'influence salutaire de la religion, qui l’épanouissait 
comme le soleil du matin épanouit le lys et la rose, le 
cœur du jeune homme, qu’est-il devenu? qu’a-t-il fait 
de cet amour immense qui est comme le fond de son être?
Cessant de lui donner un cours légitime, il Ta concentré 
en lui-même et son cœur s’est fermé à tous les nobles 
sentiments ; il l’a porté vers les créatures, et il est devenu 
haineux et cruel. L’amour exclusif de soi est la haine de 
tous, et la cruauté est fille de la haine. En effet, de même 
que dans l’ordre intellectuel, l’impuissance absolue d’es­
prit distingue les générations incroyantes ; ainsi, dans 
Tordre moral, c’est la haine qui les caractérise. « Haine 
» de Dieu, on voudrait abolir non seulement sa reli- 
» gion, son culte, mais jusqu’à son nom ; haine des 
» prêtres, qu’on calomnie, qu’on insulte, qu’on opprime 
» dans l’exercice de leurs fonctions, et que déjà certains 
» hommes proscrivent en espérance ; haine des lois, 
» des nobles, des institutions établies ; haine de toute 
» autorité ; haine de Tordre ; haine des lois qui conser- 
» vent la paix en réprimant les passions ; haine des 
» magistrats qui défendent les lois ; haine dans l’État, 
» dans la famille ; haine universelle qui se manifeste 
» parla rébellion, parle meurtre et par un désir ardent 
» de destruction1. »

i .  Essai sur l'indifférence, t. Il, préf., p. xix et xx. Plus de trente ré­
voltes dans les collèges, pendant quelques années 1 quelle confirmation de 
ces éloquentes paroles ! quelle page pour l’histoire de notre siècle ! quel 
nouveau fleuron pour la couronne de l’Université !



DANS L’ÉDUCATION.

Et maintenant se peut-il de condition plus déplorable 
que celle d’un cœur qui, travaillé d’un immense besoin 
d’aimer, se trouve dénaturé au point de haïr tout ce qui 
n’est pas soi ? Jamais les tyrans inventèrent-ils pour 
leurs victimes choisies un supplice pareil? Non ; il était 
réservé à l’impiété, plus cruelle que les tyrans, d’y con­
damner des générations entières. Tant de souffrances 
morales, tant de crimes, tant de dégradation n’étaient 
donc pas trop pour punir l’attentat par lequel nos coupa­
bles aïeux chassèrent ignominieusement la religion de la 
place que son importance réclame et que la sagesse 
antique lui avait assignée dans l’éducation. Infortunés 
enfants, nous ne vous accusons pas, nous vous plaignons ; 
nous déplorons la perte de votre innocence et de votre 
foi, de vos espérances, de tout ce qui console et embel­
lit la vie ; nous plaignons vos malheureux parents, nous 
plaignons la société, nous nous plaignons nous-mêmes. 
Chaque heure de désordre dans l’éducation est une 
longue calamité pour l’avenir.

i l



CHAPITRE IV

SUITE DU CHAPITRE PRÉCÉDENT

Tel est le faible crayon de la décadence sociale depuis 
que l’éducation est devenue veuve de la religion ; telles 
sont les influences désastreuses sous lesquelles naît et 
se flétrit la jeunesse. Foi, science, mœurs, remords s’étei­
gnent de plus en plus en elle. Symptômes effrayants, dont 
la vue portait déjà au commencement de ce siècle la 
consternation dans Pâme de tousles hommes sérieux, et 
leur arrachait ces énergiques réclamations : « Il est 
» temps, disaient à cette époque les conseils généraux de 
» départements, il est temps que les théories se taisent 
» devant les faits. Point d'instruction sans éducation, et 
» point d’éducation sans morale et sans religion.... Les 
» enfants sont sans idée de la Divinité, sans notion du 
» juste et de l’injuste ; de là des mœurs farouches et 
» barbares, de là un peuple féroce. Si l’on compare ce 
» qu’est l’instruction avec ce qu’elle devrait être, on ne 
» peut s’empêcher de gémir sur le sort qui menace les 
» générations présentes et futures. Toute la France ap- 
» pelle la religion au secours de la morale et de la so- 
» ciétéi. »

1, Analyse des procès-verbaux des conseils généraux de départements.



DU CATHOLICISME DANS L’ÉDUCATION. 43

« Oui, disait un autre membre des mêmes assem- 
» blées, il est une considération puissante et qu’il ap- 
» partient à une assemblée de citoyens respectables de 
» faire valoir auprès du gouvernement. Oui, il faut avoir 
» le courage de lui dire, puisqu’enfin la fatalité des cir- 
» constances a voulu qu’il y ait peut-être du courage à 
» énoncer de telles vérités, il faut lui dire qu'un invin- 
» cible et éternel sentiment a fait et fera toujours croire 
» aux hommes que la base de l’éducation est l’enseigne- 
» ment religieux ; que l’isolement de toute instruction, 
» de toute doctrine, de toute morale religieuse, dans 
» lequel ^imprudents novateurs ont voulu que fût re- 
» tranchée l’instruction publique, deviendrait, s’il pou- 
» vait subsister, une profession implicite d’athéisme de 
» la part du gouvernement et de la nation ; il faut lui 
» dire que c’est là principalement ce qui détourne un 
» grand nombre de citoyens de ces' écoles où Fonpré- 
» tend tout apprendre excepté, qu'il est un Dieu »

« Voyez, disait à son tour le tribun Carion-Nisas, ce 
» qu’est devenue la société depuis qu’on a isolé l’éduca- 

tion de la religion ? Ce feu divin qui, aux yeux de 
» l'homme religieux, anime tout l’univers est éteint ; ce 
» lien qui unit les êtres est rompu en politique, en mo- 
» raie, en société ; les individus ne s’appartiennent plus 
» que par juxtaposition, comme les cadavres rangés à
» côté l’un de l’autre dans un cimetière. »

Et cependant ce vœu, si énergiquement, si unanime­
ment exprimé, a toujours été repoussé ; ce premier 
besoin des sociétés a toujours été sacrifié aux calculs

1. Extrait d’un rapport fait au conseil général du département de la 
Seine, le 25 thermidor an vin



4 4 DU CATHOLICISME

trompeurs d’une politique aveugle. Les pouvoirs se sont 
succédé, et ils n’ont fait que démontrer leur impuissance. 
Vaines tentatives, velléités stériles, efforts sans foi 
réelle, sans conviction, et dès lors sans résultat. Nisi Do- 
minus ædificaverit domum in vanum laboraverunt qui 
ædificant earn. Ps. 126.

Mais quoi ! la religion n’est-elle pas enseignée dans 
nos établissements d'instruction publique ? Chaque col­
lège n’a-t-il pas son aumônier chargé de dire la messe et 
de faire le catéchisme ? Que voulez-vous de plus? La 
religion est enseignée ! mais comment? Comme je ne 
sais quelle science surannée, abstraite, isolée, sans 
influence, sans rapport avec les autres sciences, figurant 
dans les programmes d’instruction comme simple objet 
d’enseignement, et, de fait, enseignée, étudiée avec la 
même indifférence qu’une science purement spéculative 
qu’il est libre d’apprendre ou d’oublier, sans autre con­
séquence que le mérite d’être plus instruit, ou le dé­
mérite de l’être moins. Enseignement perfide ! puisqu’il 
n’a pour effet que de tromper la bonne foi des parents, et 
de livrer la religion à la précoce impiété des élèves et au 
mépris froid et calculé des maîtres. Connaissez plutôt 
l’arbre à ses fruits, et voyez la double lèpre, l’incrédulité 
et la corruption, qui dévore les générations universi­
taires.

Vous parlez d’aumônier ! Mais de bonne foi, dans un 
ordre de choses où la religion est réduite à jouer un 
rôle, je ne dis pas seulement secondaire, mais inutile, 
mais dérisoire, que peut être et quelle influence peut 
exercer l’homme qui la représente ? Son influence est 
nécessairement nulle, sa voix importune, sa présence 
odieuse, quels que soient d’ailleurs ses vertus et ses



dans l ’éducation . 45

talents. Il n’est plus aux yeux des élèves un ministre de 
Dieu qui parle comme ayant autorité d’en haut, un prêtre 
dont les paroles commandent le respect et l’amour ; 
c’est un je ne sais quoi qui n’a pas de nom dans la langue 
du cœur, un mercenaire qui instruit comme les autres à 
tant par jour, un professeur de religion qui en donne des 
leçons à des heures réglées, non pour inspirer la foi, 
moins encore l’amour des vérités saintes, mais pour en 
produire la conviction sèche et stérile, à peu près comme 
un professeur d’algèbre essaie de démontrer des pro­
blèmes \  Au reste, pour apprécier au juste ce qu’il est 
et ce qu’il peut, écoutez la voix de l’expérience : « Rien 
» n’est plus à plaindre qu’un aumônier de collège. En 
» butte à la méfiance des maîtres laïques, inconnu des 
» enfants qui ne l’aperçoivent qu’à l'autel, sans lien avec 
» qui que ce soit, mais environné d’un esprit froid et 
» contraint, il erre comme une ombre triste dans une 
» maison d’étrangers. Ce n’est ni un père, ni un profes- 
» seur, ni un domestique, ni un prêtre parlant à des 
» hommes avec l’indépendance de la foi ; c’est quelque 
» chose qui n’a pas de nom. Invisible et nul pendant 
» toute la semaine, il descend deux fois le dimanche dans 
» une chapelle où on lui amène son troupeau. A peine y 
» reconnaît-il quelques enfants. Si, à force de bonté 
» évangélique, il a rendu sensible à sa position cette 
» jeunesse réunie un moment pour l’entendre, on ne se 
» moque pas de lui : on le laissera passer avec une sorte 
» de pitié charitable, et pourvu qu’il ne soit pas trop

1. L’ordonnance royale concernant les aumôniers des collèges porte
que les aumôniers, considérés comme professeurs cV instruction religieuse, 
ne seront plus assimilés aux censeurs, mais aux professeurs du premier 
ordre i  l

Ou premier ordre l  en vérité, on ne sait pas pourquoi,



46 DU CATHOLICISME

» long, les élèves s’en iront contents. En voilà pour huit 
» jours, car je ne parle pas de l’office du jeudi, qui ne 
» coûte qu’une demi-heure de patience aux victimes de 
» la messe universitaire. Dans l’intervalle, le pauvre 
» prêtre envoie arracher quelques enfants à leurs études, 
» pour leur dire : La paix soit avec vous. Je suis de ceux 
» qui cherchent les brebis perdues d’Israël pour leur 
» donner la vie : Ego sum qui loquor
» vous me recevoir, ou faut-il que je m’en aille ? Les 
» enfants répondent ce qu’il leur plaît à cet étranger 
» qui leur parle, et ils s’en vont. Ainsi se succèdent les 
» jours et les années. Je ne dis rien des tracasseries de 
» détail, des humiliations préparées à dessein, de tout 
» ce qui tient au hasard des choses et des personnes ; je 
» m’attache à la situation telle qu’elle est en soi, et je 
» n1 en connais pas qui joigne à un si profond dénûment 
» des consolations humaines, une si grande privation des 
» joies divines. Le dernier curé de village est chez lui ; 
» personne ne vient de force à sa messe ; il connaît son 
» troupeau, il a vu mourir les pères et naître les fils ; il 
» a fait du bien à quelqu’un dans ce nombre d’hommes 
» au milieu desquels il vit ; mais à qui un aumônier de 
» collège a-t-il fait du bien ? Il assiste comme un témoin 
» du ciel à la corruption de ce qu’il y a de plus aimable 
» au monde ; et si, par hasard, il sauve du vice quelque 
» enfant plus heureux, il le voit disparaître au bout de 
» peu de jours, et n’ose pas même le regretter, tant son 
» innocence avait besoin de fuir 2 ! »

1. Joan, iv, 26.
2 Ce douloureux tableau est du Père Lacordaire, ancien aumônier du 

collège Henri IV, à Paris. Quiconque a vu l'intérieur d’un collège con­
viendra qu’il est loin d’être chargé.



DANS L ’ÉDUCATION.

Ainsi on le voit : dans le système actuel, impuissance 
absolue de la religion sur les générations naissantes. 
Quand donc nous disons que l’éducation doit être émi­
nemment religieuse, nous n’entendons pas seulement 
qu’il y ait dans les collèges un aumônier, des instructions 
et des exercices religieux ; nous avons tout cela depuis 
longtemps, et avec tout cela voyez ce que l’on a fait.

Il faut donc le reconnaître, Je mal a une source plus 
profonde : il est moins dans le crime des hommes que 
dans le vice du système. Saturé de déisme, pour ne rien 
dire de plus, le système actuel ne voit dans la religion 
qu’une science à part, circonscrite dans une sphère 
déterminée ; et non point, comme cela doit être, une 
science universelle qui, se retrouvant au fond de toutes 
les autres, les vivifie, les ennoblit, les coordonne et leur 
prête à toutes une langue pour parler de Dieu. Or, 
comment voulez-vous que, reléguant ainsi les vérités 
de la foi dans un monde idéal, loin du monde réel avec 
lequel nous sommes perpétuellement en contact, cet 
enseignement forme jamais, dans l'hypothèse même la 
plus favorable, autre chose que des hommes ou qui ne 
croient pas à la religion ou qui ne l’aiment pas, des chré­
tiens spéculatifs et des athées pratiques?

Et maintenant, quel remède à ce mal profond? II n’en 
est qu’un seul: c’est que la religion reprenne auprès 
des générations naissantes la place que lui assigne sa 
double qualité de reine et de mère ; c’est que dans les 
sciences elle occupe le rang qui convient au principe, 
à la fin et à la raison de toutes choses.

Nous ne craindrons pas d’exprimer ici toute notre 
pensée. Sous les coups redoublés du malheur, notre 
siècle a appris à respecter la vérité ; ce ne sera pas jeter

47



DU CATHOLICISME

la perle devant l’animal immonde, que de lui dire que 
la vie de l’homme ne se borne point aux limites du 
temps ; que par-delà le tombeau est pour lui la région de 
l’éternité, plénitude de la vie, perfection de tous les rap­
ports du temps, lumière de toutes les ombres, réalité de 
toutes les figures. On ne comprend donc rien à l’huma­
nité, si l’on ne voit dans le fils de l’homme, tout en­
semble, le fils du temps et le fils de l’éternité, le citoyen 
de deux cités, l’une passagère, l’autre permanente ; le 
roi de la terre et le candidat du ciel, l’homme et le chré­
tien. Il suit de là que l’éducation n’est qu’une marâtre 
cruelle qui dégrade et qui tue ceux qu’elle n’a point 
portés dans son sein, si, méconnaissant sa mission, 
elle sépare ce qui est divinement inséparable, l’homme 
du temps et l'homme de l’éternité, la science et la 
foi ; si, éternellement muette sur les destinées futures 
de l’enfant, elle ne lui parle que de ses destinées pré­
sentes, de son père qui est sur la terre, et jamais de celui 
qui est dans le ciel ; de son exil, et jamais de sapatrie.

Il faut donc que, partant du principe que l’homme est 
avant tout immortel et religieux, l’éducation inculque à 
l’enfant, que la première profession c’est d’être chrétien ; 
que les états divers qui partagent la société ne sont que 
des moyens différents de parvenir à l’accomplissement 
des devoirs religieux ; qu’étant immortel, il ne doit 
peindre que pour F immortalité ; que toute action, tout 
travail qui ne serait pas consacré par la religion, serait 
un crime ou un amusement indigne de lui, puisqu’il se 
terminerait à la terre, au temps, à une gloire frivole, à 
un bonheur fragile *. Telles sont les grandes vérités qui

48

1. Voyez Rollin, Traité des études, t. I, Ij,



DANS l ’ÉDUGATION. 49
doivent ressortir de toutes les leçons. Depuis assez long­
temps la jeunesse croit et se flétrit dans une atmosphère 
irréligieuse ; il est temps enfin qu’elle respire un air plus 
pur et qu’elle grandisse dans une atmosphère de foi et 
d’amour: voilà pour l’homme.

Quant aux sciences, Dieu étant à l’intelligence humaine 
ce que le foyer lumineux est au rayon qui en émane, la 
religion, manifestation des lois divines, est à la science, 
qui n’est que l'intelligence en action, ce que le tuteur 
est au pupille, le chemin au voyageur, la lumière à l’œil, 
le plus au moins. Que dis-je? la religion est à la science 
ce que l’infini, le nécessaire, l’immuable est au fini, aü 
contingent, au variable. Qu est-ce en effet que tout ce 
que nous voyons, que tout ce que nous découvrons par 
la pensée dans cet univers, sinon une figure, une forme 
dont le type et la réalité se trouvent dans le monde spi­
rituel? l’un est à l’autre ce que la parole est à la pensée. 
Travail donc incomplet, labeur ingrat, indigne de 
l’homme, que celui qui se borne à l’examen des appa­
rences, à la dissection du cadavre, sans remonter jusqu’à 
Pâme, jusqu'à la vérité cachée sous cette enveloppe 
grossière.

Oui, travail incomplet ; car, puisque nous sommes, 
et l’univers entier avec nous, entés pour ainsi dire dans 
l’iufini, dans Dieu, dans l’ordre spirituel, impossible de 
parler convenablement de quoi que ce soit, sans être 
forcément ramené à parler de toutes ces choses. Impos­
sible, par exemple, d’expliquer l’homme, de l’apprécier, 
même sous le rapport physique, sans parler de ses 
facultés pour le service desquelles les organes ont été 
faits, comme il est impossible de parler de ces dernières
sans parler de leur principe et de leur fin. De même 

4



50 DU CATHOLICISME

encore, impossible d’expliquer une science quelconque 
sans la montrer dans ses rapports avec l’ordre général. 
De là que conclure ? C’est que Finconnue à dégager dans 
toute recherche scientifique, c’est Dieu, ce sont les lois 
du monde spirituel. Certes, il a fallu un profond aveugle­
ment pour ne pas voir que tout autre enseignement 
ravale l’intelligence en l’emprisonnant dans les étroites 
limites du monde matériel, et qu’il tue la science en ne 
faisant de cette noble fille de la foi qu’une enfant aban­
donnée, sans père, sans mère, sans généalogie, espèce 
de hochet propre à amuser l’esprit de l’homme sans 
jamais le satisfaire.

Imprégner la science del’esprit religieux, c’estla placer 
dans ses véritables conditions de vie et de progrès, car on 
la met par là en harmonie, soit avec les intentions du 
Dieu des sciences, soit avec les besoins de l’homme

En effet, dites, pourquoi ce grand Dieu principe et 
(in de toutes choses, a-t-il écrit sur le front de toutes les 
créatures, et son nom adorable, et ses divins attributs, 
et les soins touchants de sa Providence, sinon pour que 
l’homme retrouve son Dieu partout, et, de quelque côté 
qu’il les dirige, ses travaux aboutissent à un hymne de 
gloire et d’amour3 ? Qu’a-t-il voulu, en condamnant l’in­
telligence de l’homme au travail de l’étude, comme son

« 1. Deus scientiarum dominus est, et ipsi praeparantur cogitationes. » 
I Reg. II, 5.

« 2. Universa propter semetipsum operatus est Dominus. » Prov- XIII 
i. — Et le plus éloquent interprète des pensées de Dieu : « Invisibilia enim 
ipsius, a creatura mundi per ea quæ facta sunt intellecta conspiciuntur 
sempiterna quoque ejus virtus et divinitas, ita ut sint inexcusabiles, quia, 
cum cognovissent Deum, non sicut Deum glorificaverunt aut gratias ege­
runt. » Ad Rom. c. 1, 20, 21.



DANS L’ÉDUCATION.

corps à la culture de la terre, sinon que l'homme gagnât 
son pain à la sueur de son front, le pain de la vérité, 
noble aliment de son âme, et le pain matériel, grossière 
nourriture de son corps ? Ainsi donc, ou tuez l'intelli­
gence, ou donnez Dieu pour but à ses investigations ; 
car, comment prétendre que les sciences matérialisées 
par renseignement fassent vivre un être spirituel et re­
ligieux avant tout ? Ah ! que Bacon avait bien compris 
la fin des sciences, quand il prononça ce mot admirable : 
Religio aroma scientiarum. Oui, la religion, la piété est le 
suave parfum que les sciences doivent exhaler, comme 
aussi la religion est la vie qui les préserve de la mort ; 
le sel qui les empêche de se corrompre et la lumière qui 
les empêche de s’égarer. Religio aroma scientiarum,

En résumé, pour que l’éducation revête ce caractère 
éminemment religieux réclamé par les besoins actuels, il 
faut que la religion soit prise pour base d’opération ; 
c’est-à-dire que, enraciné dans la foi, le développement 
de l’enfant commence, s’accomplisse et s’achève sous 
l’influence et à la lueur de la vérité religieuse ; que prin­
cipe, règle, fin d’enseigner et d’apprendre, la religion, 
comme un flambeau lumineux, rayonne sur toutes les 
leçons de l'éducation, ainsi que le soleil sur la nature, 
pour les compléter, les consacrer, les éclairer de la double 
lumière du temps et de l’éternité ; que tousles enseigne­
ments divers, philologiques, historiques, littéraires, 
scientifiques, aient pour résultat ultérieur de renouer et 
de faire briller de tout son éclat, aux yeux si clairvoyants 
du jeune âge, cette chaîne d’or qui, selon l'expression 
d'Homère, suspend la terre au ciel, le fini à l’infini, 
l'homme à Dieu, toutes les sciences à leur auteur.

Alors toutes choses tendront à leur fin providentielle ;

S I



52 DU CATHOLICISMEalors une ravissante harmonie s’établira entre le ciel et la terre, et toutes les parties de la création ; alors enfin, semblable à cette fleur, l ’ornement de la nature, qui, soumise aux lois d’une attraction mystérieuse, tourne sa tige à mesure que le soleil monte à l’horizon, et pré­sente constamment sa corolle dorée aux rayons directs de cet astre dont la douce influence l’épanouit et la vi­vifie, la jeune âme de l'enfant, ramenée sans cesse à la religion par tous les enseignements divers, gravitera con­stamment vers son Dieu, véritable soleil des intelli­gences, seul capable de les éclairer, de les développer et de leur faire exhaler les suaves parfums de la science ennoblie par la vertu.Et maintenant, resterait-il au fond de quelque esprit arriéré cette objection surannée que la religion est en­nemie de la science ; que pour être fort, l ’enseignement doit être athée? Nous ne le pensons pas. Le spectacle auquel nous assistons depuis tant d’années ne nous aurait-il donc rien appris ? L'histoire n’est-elle donc pas là pour attester que le dépérissement des sciences fut toujours contemporain de l ’affaiblissement de la foi ? Non, non ; fille de la foi, l ’intelligence du chrétien ne peut grandir que sous l’aile maternelle ; jamais les bras de sa mère ne furent des entraves à son développement, mais un soutien à sa faiblesse et un salutaire obstacle à de funestes écarts. Non, ce n’est point la religion, toute pleine de l’infini, qui rétrécit l ’horizon de l’humanité, ce sont les théories contraires.Qu’on ne croie pas non plus que ce que nous deman­dons ici soit une nouveauté; c’est le retour salutaire à ce qui fut, à l’ordre naturel faussé depuis longtemps. In­terrogez les siècles, et ils vous diront à quel principe sont



dans l ’éducation.

dus les beaux jours de l’esprit humain. Interrogez le 
génie, demandez-lui à quel autel il alluma son flambeau; 
à l’autel de l’athéisme ou à l’autel de la foi ?

Qu’on ne croie pas, enfin, que nôtre voix s’élève ici 
intempestive et solitaire. Elle n’est point solitaire la voix 
qui n’est que l’écho des vœux mille fois répétés de tous 
les amis éclairés de la science et de tous les hommes qui, 
véritablement amis de leur patrie, ont foi dans la vérité 
et dans l’avenir. Elle n’est point intempestive cette voix 
qui redit le plus pressant besoin de la société et de la 
science, le plus important devoir des cathoUques de 
notre temps.

S3



CHAPITRE V

CARACTÈRE d ' ü NIVERSALITÉ

Par une suite inévitable du doute, qui, chassant la rai­
son du monde spirituel, ne laissait à l’homme d’autre 
vie que celle des sens, l'activité humaine a dû se con­
centrer dans le monde physique et produire une exagé­
ration monstrueuse de la vie animale. Dès lors ce déve­
loppement harmonique des trois puissances de l’homme, 
condition essentielle de l’ordre individuel et social, a 
complètement cessé. Jetez en effet vos regards sur l’Eu­
rope, et voyez ce qui s’y est passé depuis deux siècles. 
Tandis que l’obscurité de la nuit et le silence de la mort 
ont régné dans le monde intellectuel et moral, tandis que 
les nobles sciences, qui ont là leur sphère et leur vie, 
n’ont pas fait un pas; que dis-je? tandis que toutes ces 
sciences fondamentales sont tombées dans une déca­
dence, un mépris même jusque-là sans exemple, voyez 
quelle incroyable activité a régné dans le monde physi­
que 1 Quelle estime ! quelle ardeur pour tout ce qui tient 
au bien-être matériel! Les sciences, les arts, l’industrie, 
tout ce qui contribue au développement de l’homme ani­
mal, n’a-t-il pas rapidement touché au terme d’une per­
fection également sans exemple?

Or, que ce développement exagéré soit l'effet du doute



D U  CATHOLICISME DANS L ’ÉDUCATION. S S

protestant qui a envahi l'Europe, la preuve en est dé­
monstrative pour quiconque a visité les pays où la ré­
forme domine. Toutefois le spectacle instructif qu’ils 
présentent n’est nulle part plus frapant ou plus pittores­
que qu’en Suisse. Là, le voyageur passe dans la même 
journée d’un canton protestant dans un canton catholi­
que; et, quand il ne le saurait pas, d’ailleurs, la seule 
différence de physionomie suffirait pour lui apprendre 
sous quelle influence religieuse le sol qu’il foule est 
placé. Dans les lieux où règne le protestantisme, ce prin­
cipe qui ne permet logiquement à l’homme de vivre que 
dans le monde physique, d’élégantes habitations, des 
routes superbes, des canaux ombragés, une grande re­
cherche d'habillement et de nourriture, des manufactures 
et des machines de toute espèce frappent incessamment 
les regards : on voit que tout l’homme est là. Ajoutez 
que dans cette terre de doute, aucun de ces monuments 
imposants qui attestent l'inspiration ne vient élever votre 
âme à la pensée d’un monde supérieur.

Dans les cantons catholiques, au contraire, tout ce qui 
tient au perfectionnement et au bien-être matériel est 
dans un degré évident d’infériorité ; on dirait je ne sais 
quelle insouciance, témoignage non équivoque d’un in­
térêt secondaire; on voit que tout l’homme n’est pas là; 
que les pensées, les affections des habitants vivent dans 
une autre région. En voyant les premiers, le voyageur 
sans foi doit dire : Heureux ceux qui ont toutes ces choses/ 
mais en voyant les seconds, le catholique éclairé répondra 
toujours avec le Prophète: Bienheureux le peuple dont le 
Seigneur est le Dieu 1 ! Voulez-vous que la justesse de

1. Beatum  (liverun t populum  cui bæ c ^tml ; hc dus populus cu jus Do- 
min- s Deus e ju s , P s , 1H .



56 DU CATHOLICISME

l’observation que nous développons en ce moment de­
vienne plus frappante encore par la vue dn même con­
traste pris sur une plus vaste échelle? rapprochez par l’i­
magination l’Angleterre et l’Espagne, ces deux terres 
classiques, l’une du protestantisme, l’autre du catholi­
cisme.

Ce n’est pas à dire toutefois que ce développement 
physique, quelque grand qu’il puisse être, soit blâmable 
en soi ; l’exagération seule est blâmable, parce qu’elle 
est un désordre. Or, il y a exagération, parce qu’à ce pro­
digieux développement de l’homme physique ne corres­
pond point un développement proportionné de l’homme 
intellectuel et moral. Dans cet état la société ressemble 
à un homme dont un des membres détournerait à son 
profit la nourriture destinée à l’entretien de tous les au­
tres, et dont les proportions démesurées formeraient un 
contraste monstrueux avec l’exiguïté et la maigreur des 
autres parties du corps.

Mais que l’homme intellectuel et moral atteigne à un 
degré de développement proportionné à celui de l’homme 
physique, non seulement le désordre disparaît, mais le 
genre humain se trouve élevé à sa plus haute puissance. 
Tel est donc le sens de notre pensée. Quand nous deman­
dons que l’éducation revête le caractère d’universalité, 
nous voulons que, développant proportionnellement la 
triple vie de l’humanité elle fasse disparaître l’horrible 
désordre qui la défigure et quila tue; nous voulons que 
cet immense développement de la vie physique devienne 
désormais la mesure des efforts qu’il faut faire pour por­
ter au même point le développement des deux autres vies 
qui sont dans l’homme. Puissent ceux qui sont chargés 
de l’éducation comprendre et accomplir dans toute son



DANS L'ÉDUCATION. 57
étendue la tache qui leur est imposée! Puissent-ils com­
prendre qu'il est temps de faire sortir les études du cer­
cle étroit des sciences physiques matérialisées par l’en­
seignement! qu’il est temps de faire reprendre aux 
sciences morales la place qu’elles doivent occuper dans 
les veilles de l’enfance; qu’il est temps enfin d’élever la 
jeune intelligence à un vaste ensemble de connaissances, 
afin quelle puisse accorder à chaque objet l’estime que 
mérite son importance relative ! Qu’on ne s'y  trompe pas, 
la vérité, c’est-à-dire la paix, le bonheur après lequel 
chacun soupire, ne rentrera dans la société que par les 
générations naissantes, et dans les générations nais­
santes que par l’éducation.

Mais ce n’est pas seulement afin de rétablir l’équilibre 
entre les trois puissances de l’homme, que l’éducation 
actuelle doit prendre ce grand caractère d’universalité ; 
c’est encore afin de préparer la régénération de toutes 
les sciences. En effet, depuis trois siècles, il n’est pas, 
selon l’expression de M. de Maistre, une seule fleur 
dans le jardin de l’intelligence que la chenille de l’erreur 
n’ait souillée. Bien plus, il n’est pas une science, pas 
une créature que la ligue ennemie n’ait tenté d’enrôler 
sous ses étendards et qu’elle n’ait mise à la question pour 
lui arracher quelque témoignage contre le christia­
nisme. Certes, les efforts de l’impiété n’ont pas été vains. 
Des tourbillons de poussière ont obscurci la vérité, et, 
comme des divinités ennemies, les sciences, du sein de 
ces ténèbres factices, ont rendu des oracles menaçants. 
L’antiquité, la chronologie, la géologie, l’astronomie, la 
médecine, la poésie, les lettres et les arts ont momenta­
nément blasphémé.

Or, les temps sont changés. Honteuses du rôle sacri-



38 DU CATHOLICISME DANS L ÉDUCATION.

lège que l’impiété leur a fait jouer, les sciences soupirent 
après l’apparition d’une Université catholique qui, bri- 
sant les ignobles entraves où elles gémissent, leur per- 
mettra de rompre ce silence de dédain qu’on leur a 
imposé à l’égard de la religion, d’expier leur révolte passée 
et de reprendre leur première vie en remontant à leur 
source. Car, qu’on le remarque bien, c’est moins encore 
dans l’intérêt de la foi que dans celui de la science, que 
nous demandons ce retour salutaire. La foi, peut être sé­
parée de la science ; mais loin de la foi, loin de Dieu, 
en qui elles ont, comme l’esprit humain, leur racine 
et leur vitalité, les sciences dégénèrent à vue d’œil, sem­
blables à ces plantes étrangères, transplantées des cli­
mats méridionaux au milieu des frimas du nord, sous 
un ciel nébuleux et loin des influences salutaires du soleil.

Ainsi, on le voit plus clairement que jamais, la mis­
sion des catholiques est de réparer l’œuvre de mort des 
siècles passés, de purger le monde scientifique des restes 
impurs de l’erreur, de renouer partout les liens rompus 
de l’antique alliance de la religion et de la science ; en 
un mot, de ramener Dieu dans l’univers, et de faire ré­
péter d’un pôle à l’autre l’hymne de gloire qui se chante 
dansleciel.C’estdonc une nécessité du temps, que l’édu­
cation enrôle toutes les sciences sous les étendards de la 
foi. Il faut donc que, prenant par la main la raison 
naissante, elle la conduise dans toutes les parties de son 
domaine, sur toutes les voies par où la vérité doit rentrer 
dans le monde ; l'initie à toutes les sciences, à tous les 
mystères de la nature, et l’instruise à y reconnaître ce 
qui s’y trouve en effet, son Dieu, son amour, son bien.



CHAPITRE VI

NÉCESSITÉ D’ÉTUDIER LES LANGUES : QUELLES LANGUES IL FAUT 

ÉTUDIER

Nous avons vu que, vivant d’une triple vie, l’homme 
est susceptible d’une triple éducation, et que l’éducation 
du cœur est la plus importante, parce que, image vivante 
de Dieu qui est amour, l’homme aussi a sa perfection 
dans l’amour. Or, dans l’homme comme en Dieu, l’amour 
procède de l’intelligence. D’où il suit que l’éducation de 
l’esprit doit précéder, au moins d’une précession de rai­
son, l’éducation du cœur. On ne peut aimer qu’une vérité 
connue : Ignoti nulla cupido. Il suit encore de là que les 
limites des connaissances sont les limites de l’amour: 
amour infini en Dieu, parce que l’intelligence y est infinie ; 
amour plus ou moins grand dans l’homme, selon que 
l’intelligence y est plus ou moins développée. Fondés 
sur ces principes, nous nous occuperons principalement 
du développement intellectuel; mais nous aurons soin 
de le présenter toujours dans ses rapports avec le déve­
loppement moral; quant à l’éducation physique, nous 
n’en parlerons qu’accidentellement.

Vivre pour l’esprit, c’est connaître. Donner la vie à



6 0 DU CATHOLICISME

l'esprit, c’est donc l'initier à la vérité. Ici se présentent 
trois questions fondamentales: Où est la vérité? Quel 
est le critérium de la vérité? Quel est le moyen d’initier 
l’esprit à la vérité? À la première question, voici notre 
réponse : toute vérité est en Dieu ; mais Dieu s’est ma­
nifesté au dehors dans des créatures intelligentes et cor­
porelles. Dieu, l’homme et le monde, telles sont donc 
les trois régions du vrai, les trois champs ouverts aux 
investigations de l’intelligence. A la seconde, nous ré­
pondons que le critérium de la vérité, ou la vérité par 
rapport à nous, c’est l’unité, l’universalité, la perpétuité 
de la croyance : Quod ubique, quod semper, quod ab om­
nibus creditum est *. Initier l’esprit à la vérité ou faire 
son éducation, n’est donc que l’initier aux croyances 
unes, générales, perpétuelles de l’humanité, sur Dieu, 
sur l’homme et sur le monde. Toutes ces croyances se 
trouvent résumées, présentées sans aucun mélange d’er­
reur, dans les enseignements de l’Eglise catholique. Sa 
doctrine est donc pour le monde actuelle véritable point 
de départ; son autorité, la plus solide base de certitude. 
Enfin quel est le moyen nécessaire de cette initiation? 
c’est la connaissance préalable du langage.

En effet, de même que nous ne connaissons Dieu, vé­
rité infinie, que par le Verbe divin, de même nous ne 
pouvons avoir la connaissance des vérités sociales que 
par le verbe humain. De là, pour être homme, c’est-à- 
dire intelligent et moral, l’indispensable nécessité pour 
l’individu de connaître au moins une langue. Riche de 
cette connaissance, l’enfant se met en relation avec les 
intelligences qui l’environnent ; sa raison se développe

i .  Vincent. Lirin. comm. 11.



dans l ’éducation . 61
plus ou moins selon la mesure des vérités qui se conser­
vent chez le peuple au milieu duquel il a reçu le jour. 
Gependant aucun peuple en particulier n’est naturelle- 
mentl’organe infailliblede la vérité; cette prérogative est 
l’apanage du genre humain, de l’homme en grand. Pour 
participer au bienfait de la vérité, il faut donc connaître 
la langue du genre humain. Mais ici quelle immense 
difficulté ! Le genre humain n’est circonscrit ni dans les 
limites d’un pays, ni dans la durée d’un âge ; c’est un 
être collectif qui comprend tous les temps, qui n’a 
d’autres bornes que celles du monde et qui parle mille 
idiomes différents : la vie d’un homme suffit à peine pour 
en apprendre quelques-uns. Vérité, noble aliment de 
l’intelligence, qui pourra te connaître? Rassurons-nous, 
la Providence est venue an secours de notre fai­
blesse.

Résumant dans une société unique le genre humain 
tout entier, elle a donné à cette société une langue 
unique, moyen nécessaire mais suffisant pour être 
initié aux vérités les plus importantes, aux croyances 
religieuses de tous les temps et de tous les pays. Et c’est 
ainsi que, réparatrice universelle, l’Église a, pour pre­
mier bienfait, rétabli l’antique unité de langage parmi 
les enfants d’Adam. Voilà pourquoi l’esprit qui vint lui 
donner la vie apparut en langues de feu. Sublime sym­
bole de tout ce qu’elle serait, unité de tous les hommes 
dans le Verbe et dans l’amour ; et voilà pourquoi les 
premiers apôtres parlèrent plusieurs langues dans une 
seule, et c’est ainsi, chose admirable I que l’enfant ca­
tholique parle, en matière de religion, la langue de l’uni- 
nivers.

Toutefois, si Dieu a rétabli l’unité de la langue reli-



62 BU CATHOLICISME

gieuse, il a imposé à l’homme la tâche de reconstruire 
l’unité de la langue scientifique. G’est ici que se fait sen­
tir, dans toute sa rigueur, la loi qui a condamné le fils 
d’Adam à manger son pain à la sueur de son front. Il 
étudiera donc le plus grand nombre de langues possible ; 
et plus il avancera dans cette carrière, semée jusqu’au 
bout d’épines et de ronces, plus il sortira des limites 
étroites de son individualité, et allégera par rapport à 
lui le poids de l’anathème qui pèse sur les enfants des 
hommes, depuis l’audacieuse tentative de Babel. Noble 
étude à laquelle la religion et la science sont également 
intéressées.

Et d’abord, voyez comme depuis, sa révolte contre 
l’autorité, la raison ose nier que l’Église catholique 
exprime les croyances religieuses du genre humain. 
Pour le prouver, elle essaie d’appeler en témoignage 
les langues diverses de l’Orient et de l’antiquité. Cor­
rompues par ses artifices, les langues demeurent muettes 
ou parlent contre lafoi, semblables à ces truchements infi­
dèles qui travestissent la pensée des ambassadeurs, et 
rendent toute alliance impossible entre les rois. Apolo­
gistes de la vérité, quel moyen vous reste-t-il d’assurer 
son triomphe, sinon de vous élancer sur le terrain où la 
lutte est engagée, et de briser entre les mains de l’in­
crédulité les armes meurtrières dont elle se sert pour 
attaquer ; et non seulement de les briser, mais de les 
tourner contre elle-même ?

Outre le triomphe de la vérité religieuse, quelle foule 
d’autres résultats importants l’étude approfondie des 
langues ne promet-elle pas au génie? Grâce aux immenses 
travaux d'un homme célèbre, avec les débris des ani­
maux enfouis dans les entrailles delà terre, on a recon-



DANS L’ÉDUCATION.

struit le monde antique. Les géants du règne animal se 
lèvent de leurs tombeaux pour confondre la frivole im­
piété et justifier pleinement les récits mosaïques. Ainsi se 
renoue dans le monde physique la chaîne de la tradition.

Or, ces prodigieux résultats, qu’obtient ici la science 
des fossiles, la philologie est destinée à les réaliser 
dans le monde intellectuel : les débris des langues an­
ciennes sont des monuments pleins de vérité. « Souvent 
» un mot, dit M. Ballanche, est un témoin qu’il faut in- 
» terroger scrupuleusement, parce qu’il a assisté à plu- 
» sieurs révolutions, et qu’il en sait le secret ; ce témoin 
» est d’autant plus précieux, qu’il est naïf comme un en- 
» fant, impartial comme un vénérable juge, impassible 
» comme une loi que les hommes n’ont pas faite. Je l’ai 
» dit souvent, les annales des peuples sont dans leurs 
» langues, comme les archives du genre humain sont 
» dans les monuments des langues qui ont successive- 
» mentrégné ; une philologie fondée sur de bons éléments 
» jetterait donc une vive lumière sur toute l’histoire L »

Que devient maintenant l’objection banale que tout 
est traduit et que les traductions suffisent? Non certes, 
tous les ouvrages nécessaires à connaître ne sont pas 
traduits : nous n’avons que des fragments des livres si 
importants des Hindous ; les travaux de l’Allemagne et 
de l’Angleterre, véritable entrepôt de toutes les con­
naissances de l’Orient et de l’antiquité, ne sont pas 
assez connus ; non encore, les traductions ne suffisent 
pas à une étude consciencieuse et vraiment philosophi­
que. Et d’abord, quelle est l’autorité des traductions en 
général? A qui devons-nous celles des ouvrages actuels

63

1. Essai sur les institutions sociales.



0 4 DU CATHOLICISME

qui gouvernent le monde littéraire? Il faut le dire : à des 
sociétés séparées de l’unité catholique, à des hommes 
étrangers à l’esprit de la foi, à cet esprit qui seul peut révé­
ler les mystérieuses énigmes de l’antiquité ; à des hommes 
indifférents à la vérité, intéressés peut-être àla défigurer. 
Il est vrai, dans ce qu’elles offrent de favorable à nos 
doctrines, ces traductions, sorties de mains ennemies, 
doivent être au-dessus de tout soupçon ; et ici il faut admi­
rer et bénir la Providence ; mais ne sommes-nous pas 
fondés à croire qu’on ne nous a pas tout dit, parce qu’on 
ne voulait pas, ou même qu’on ne pouvait pas tout dire ? 
Enfin est-il convenable, est-il consciencieux pour le dé­
fenseur de la vérité, de se traîner dans l’ornière tracée 
par l’hérésie, réduit à jurer sur sa parole suspecte?

Qui ne sait d’ailleurs qu’une traduction, quelque par­
faite qu’on la suppose, ne saurait jamais être que la pâle 
image de l’original ? Tout ce qu’il y a de natif, de carac­
téristique dans une langue, tout ce qui la fait être ce 
qu’elle est, l’expression propre d’un peuple, ne peut 
absolument se traduire. Autrement cette langue serait 
identique à une autre langue, et le peuple qui la parle 
identique à un autre peuple. Ainsi cette admirable va­
riété de faces et de caractères, sous lesquels se révèle 
l’humanité, est inaccessible à celui qui ignore le verbe 
qui lui sert d’expression \

1. « On trouve dans la racine des mots l’expression permanente delà ré- 
» vélation et de la spontanéité ; dans la forme grammaticale, l’expression 
» variée de la raison humaine, issue de 1̂  raison divine ; dans le trope et 
» le rythme, l'expression de l’imagination en rapport avec le spectacle 
» de la terre et des deux, avec la nature et avec les êtres dans tout cet 
» ensemble merveilleux le symbole, l'inspiration, la musique, la poésie, la 
» faculté prophétique s’exerçant sur le passé et l’avenir, une psychologie 
» spontanée, libre, progressive de l’humanité. » Ibid.



BANS L’ÉDUCATION. 63
Quant aux langues à étudier, nous citerons les paroles 

d’un recueil estimable, qui exprime clairement une 
partie de notre pensée sur ce sujet. Après avoir dit que 
les langues anciennes offrent des modèles du beau en 
tout genre, le Correspondant ajoute qu’elles ne doivent 
plus être Punique objet de l’enseignement : «Le latin n a  
» plus l’importance qu’il avait lorsqu’ont été imaginés 
« les plans d’étude sur lesquels nous vivons encore. 
» L’usage des langues nationales est comparativement 
» très moderne ; il Pest surtout pour les sciences, qui 
» ont parlé latin àpeu près jusqu’au dix-huitième siècle. 
» Descartes et Kepler, Bacon et Leibnitz, Grotius et 
» Boerhaave, écrivaient en latin. La connaissance du 
» latin a suffi, longtemps pour rendre accessibles à celui 
» qui la possédait, tous les ordres de connaissances. Elle 
» est restée indispensable pour être, je ne dis pas un sa- 
» vant, mais simplement un homme instruit. Toutefois 
» ce n’est pas la clef universelle. La philosophie, la ju- 
» risprudence, les sciences exactes, la médecine, la théo- 
» logie même, du moins le plus souvent, s’expriment 
» aujourd’hui en français, en anglais, en italien, en alle- 
» mand ; l’étude des langues vivantes est devenue une 
» introduction nécessaire à la science. Chaque jour le 
» besoin s’en fait sentir davantage, à une époque où 
» tous les peuples sortent, pour ainsi dire, de leur natio- 
» nalité ; où il y a entre eux une communication conti- 
» nuelle d’idées, de connaissances, de découvertes ; où 
» des littératures, longtemps ennemies faute de se con- 
» naître, se donnent la main ; où le goût lui-même 
» devient cosmopolite. »

Indépendamment de ces motifs, qui s’adressent à tous, 
il en est de particuliers qui ne permettent plus au jeune

b



66 DU CATHOLICISME

clergé de rester étranger aux langues de nos voisins. Les 
nations protestantes sont mûres : un mouvement irrésis­
tible les pousse vers le catholicisme. Ge mouvement fut 
surtout l'ouvrage de nos pères dans le sacerdoce : il est 
pour ainsi dire né de leur sang et du spectacle de leurs 
vertus dans les terres étrangères. A qui la gloire d’en ac­
célérer la vitesse et de porter à nos frères errants la pa­
role de vie qu’ils cherchent avec tant d’anxiété ?

Mais comment, sans la connaissance de leur littéra­
ture et de leurs langues, nous associer à leurs idées ? 
Comment connaître, suivre, diriger vers la vérité catho­
lique le mouvement des esprits ? Comment enfin nous 
parler et nous entendre ? Eh quoi ! dans la plupart des 
collèges de PUniversité, on étudiera les langues moder­
nes par de simples raisons d’utilité commerciale et litté­
raire, et dans les écoles ecclésiastiques on ne se livrera 
pas à la même étude par des raisons beaucoup plus no­
bles et en vue d’intérêts infiniment plus importants ! L’é­
tude de l’anglais, de l’italien, mais surtout de l’allemand, 
doit désormais tenir une place distinguée dans l’éduca­
tion. Qu’avant delà rendre commune à tous, cette étude 
soit, si l’on veut, réservée à l’élite des élèves ; ce sera 
toujours un pas de fait vers un bien plus général.

Au risque d’être taxé de novateur, exprimons encore 
une autre pensée, que nous nous empressons de mettre 
sous le patronage de deux noms célèbres. Toute l’activité 
du monde savant se concentre aujourd’hui sur J’Orient ; 
cependant les études orientales ne font que commencer 
parmi nous : elles doivent prendre un développement 
que, sous peine de manquer à sa mission, l’éducation 
actuelle doit préparer. Initier la jeunesse à la connais­
sance des langues de l’antique Orient, telle est la tâche



DANS L’ÉDUCATION.

sacrée que les circonstances lui imposent : si la culture 
de ce champ trop peu connu paraît difficile, la moisson 
qui nous est promise est immense. Écoutons là-dessus 
un homme dont la voix n’est que l’écho de l’Allemagne 
savante : « L’étude de la poésie, de la philosophie, de la 
» tradition religieuse de l’Orient, dit M. le baron d'Eks- 
» tein, fera comprendre d’une manière plus vaste la 
» littérature classique. Cette étude répandra une lumière 
» inattendue sur les écrits de Moïse et des prophètes. 
» On avait beaucoup trop isolé l’explication des saintes 
» Écritures de celle des monuments qui appartiennent 
» aux contrées où le berceau du genre humain fut placé. 
» L’ignorante impiété de J’école voltairienne a profité de 
» cet isolement pour rendre les Hébreux aussi obscurs 
» et aussi petits que possible ; et pour les effacer du 
» tableau des nations qui peuplaient les vastes contrées 
» de l’Asie, elle a cherché à mettre les livres saints en 
» contradiction avec les livres que l’incrédulité vantait 
» sans en connaître même le nom. D’épaisses ténèbres 
» enveloppaient ces ouvrages qui, déjà frappés d’un 
» lumineux rayon, finiront par sortir de leur antique 
» obscurité. Plus les livres religieux des Perses et des 
» Indiens nous seront connus, plus s’affermiront les 
» bases de notre foi, à la* vérité desquelles ces écrits ap- 
» portent de magnifiques témoignages. Donner une 
» grande et vaste impulsiou à l’étude des langues orien- 
» taies... former une chaîne de pensées et de faits dignes 
» d’être exposés aux regards des hommes, tels sont les 
» plus urgents besoins de la civilisation intellectuelle \  »

Voici maintenant un autre philosophe non moins pro-

67

1. Catholique, t. vu, pag. 378-9.



68 DU CATHOLICISME

fond, et dont les paroles sont encore plus explicites sur 
le sujet qui nous occupe : « II est impossible, ditM. Bal- 
» lanche, de se le dissimuler plus longtemps : les études 
» littéraires doivent prendre une direction nouvelle, 
» être assises sur d’autres fondements...La langue la- 
» tine n’a plus rien à nous apprendre : tous les sentiments 
» moraux qu’elle devait nous transmettre sont acclima- 
» tés dans notre langue ; elle n’a plus de pensées nou- 
» velles à nous révéler. Horace et Virgile sont pour nous 
» comme Racine et Boileau. Ainsi les auteurs latins ne 
» doivent plus être qu’une belle et agréable lecture, un 
» noble délassement, et non point l’objet de longues et 
» pénibles études. Bannissons donc dès à présent le latin 
» de la première éducation *. Les trésors de cettelangue 
» seront bien vite ouverts au jeune homme, à l’instant 
» où il quittera les bancs de l’école. Il nous reste encore 
» des choses à deviner dans Homère, dans Eschyle, dans 
» Platon ; mais le grec lui-même sera bientôt épuisé ; 
» bientôt il ne contiendra plus de mystère à deviner. 
» Alors il faudra l’abandonner aussi1 2 ; car il est inutile 
» de donner à l’homme le lait de l’enfant. Le grec, à 
» son tour, sera facilement pénétré par le jeune homme 
» studieux, à l’âge où il pourra de lui-même achever la 
» culture de ses facultés.

» Le temps est venu de commencer à introduire dans 
» les premiers rudiments de l’éducation l’étude des

1. Ge précepte de M. Ballanche nous paraît trop absolu : le latin est la 
langue de l’Église catholique , il doit tenir dans l’éducation des jeunes 
chrétiens une place proportionnée h l’importance des vérités qu’il est 
chargé de transmettre.

2. M. Ballanche veut dire, sans doute., que le grec ne devra pliiB oc­
cuper qu'un rang très secondaire dans la première éducation, et nous 
sommes tout à fait do son avis.



DANS ^ ’ÉDUCATION. 69
» langues orientales ; de se former de nouvelles tradi- 
» tions littéraires. J’ai peine à comprendre comment, 
» avec le sentiment progressif qui travaille les esprits, 
» on reste cependant attaché aux méthodes station- 
» naires. La vie de l’homme est courte : il faut lui abré- 
» ger le plus possible le temps d’apprendre. Je le répète, 
» le latin est épuisé, le grec le sera tout à l’heure... Les 
» langues orientales contiennent des trésors que nous 
» commençons à peine à soupçonner : ceux qui en font 
» à présent l’objet d’une étude spéciale s’y livrent beau- 
» coup trop tard ; ils ont perdu le temps de leur pre- 
» mière jeunesse à cultiver des lettres sans avenir et 
» sans horizon. Ce n’est pas assez qu’un petit nombre 
» de savants s’enfoncent dans les profondeurs du sans- 
» crit, toutes nouvelles pour nous, il faut que la géné- 
» ration contemporaine soit devenue, par l’éducation, 
» habile à comprendre les investigations de Père qui va 
» s’ouvrir : car l’homme ne sait bien que ce qu’il peut 
» communiquer aux autres L »

Ces autorités ne sont pas les seules que nous pour­
rions citer. Toutefois, malgré l’évidente nécessité de 
traditions nouvelles en littérature, par conséquent mal­
gré la nécessité non moins évidente des langues qui en 
sont les dépositaires, les préjugés sous lesquels languis­
sent nos études actuelles sont si invétérés et si forts, 
qu’ils retiendront longtemps encore l’éducation dans 
l’étroite ornière où elle se traîne. On ne manquera pas, 
nous le savons, de crier à la nouveauté, au paradoxe ; 
mais, d’un autre côté, nous en avons la confiance, le 
temps sera plus puissant que les préjugés ; il emportera

i . Ballanche, Palingèn. svc., po partie, p. 342.



70 DU CATHOLICISME DANS L’ÉDUCATION.

dans sa marche rapide tons les obstacles que l'on essaiera 
d’opposer à des développements devenus nécessaires. 
C’est pour cela que nous avons cru utile de proclamer 
dès maintenant ce qui doit être, et de déposer flans les 
esprits des germes que le progrès des idées fécondera 
tôt ou tard.



CHAPITRE VII

MANIÈRE Tï’ÉTUDIER LES LANGUES

Ne perdons pas de vue, premièrement, que les langues 
ne sont que des connaissances instrumentales et prépa­
ratoires ; des moyens qu’on recherche, non pour eux- 
mêmes, mais en vue d’une étude ultérieure dont ils sont 
la condition nécessaire ; en second lieu, qu’en général 
on étudie les langues seulement pour les comprendre, 
et non pour les parler ou les écrire.

Cela posé, voyons comment nous pourrons apprendre, 
c’est-à-dire comprendre le plus grand nombre de langues 
possible dans un temps donné. La meilleure méthode 
pour atteindre ce but est, sans contredit, la méthode in­
diquée parla Providence. Or, comment la Providence 
a-t-elle voulu que l’enfant apprît la langue maternelle, 
cette langue indispensable à tous, quelle que soit la 
portée de chaque intelligence ? Le voici en quatre mots : 
l’enfant écoute, il bégaie, il redit ce qu’il a entendu ; ce 
n’est que plus tard qu’il raisonne sur les règles du lan­
gage, et qu’il transmet sa pensée par récriture : telle 
est la marche de la nature. Cette méthode est parfaite 
qui s’en rapproche le plus possible.

Or, l’enfant qui entre pour la première fois dans un



72 DU CATHOLICISME

collège naît, pour ainsi dire, dans un pays où l’on parle 
latin, grec, allemand, et le reste. Des sons nouveaux 
frappent ses oreilles, mais ne portent aucune idée à son 
esprit. Si Tentant ne possédait la connaissance d’aucune 
langue, le maître serait, comme la mère, obligé, pour 
lui faire connaître le sens des mots, de lui montrer les 
choses qu’ils expriment ou leurs analogues. Nous ne 
raisonnons pas dans cette hypothèse. Le maître parlera 
donc à l’enfant l’idiome qu’il veut lui apprendre ; les 
livres qu’il lui mettra entre les mains parleront la même 
langue ; l’enfant ne les entendra pas d’abord ; entre eux 
et lui, le maître servira de truchement ; il traduira donc 
les mots de la langue inconnue par les mots de la langue 
déjà connue : répéter cet exercice jusqu’à ce que les 
termes restent gravés dans la mémoire de l’enfant, telle 
est dans le principe la tâche facile de l’instituteur.

Remarquons ici combien cette marche est conforme 
au développement des facultés humaines. N’ayant rien 
de son fonds, l’homme doit tout recevoir ; sa mémoire 
est pour lui comme un réservoir où tout ce qu’il reçoit 
se trouve mis en dépôt, pour en être tiré selonle besoin, 
lorsqu’il sera parvenu à cet âge où vivre, pour lui, c’est 
transmettre. De toutes nos facultés, la mémoire est donc 
la première qui doive être développée. C’est aussi lamé- 
moire qui, dans la méthode naturelle, joue le premier 
et le principal rôle. Il est d’autant plus important de la 
cultiver dès le principe, qu’en la perfectionnant, en l’en­
richissant, on travaille au développement de toutes les 
autres facultés ; car elles tirent de la mémoire leur ali­
ment, leur vigueur, leur être même : tant il est vrai 
que tout dans la trinité humaine est analogue à ce qui 
se passe dans la Trinité divine !



dans l’éducation . 73
Après quelques semaines au plus, il sera bon que 

l’élève apprenne le type des déclinaisons et des conju­
gaisons, et cela, afin qu’il distingue facilement dans les 
explications et lectures ce qui est nom, ce qui est verbe, 
et s’accoutume ainsi à attacher un sens précis à chaque 
mot et à chaque phrase. Mais nous entendons qu’on ne 
lui parle nullement des exceptions ou anomalies : l’usage 
les fera suffisamment connaître.

Jusqu’ici nous supposons que le maître fait tous les 
frais de l'instruction : la tâche de l’élève est d’écouter, 
de retenir et de répéter. Or, afin que la lecture des au­
teurs étrangers, qui est si profitable, ne devienne ni re­
butante ni infructueuse, le maître expliquera sommaire­
ment, lira lui-même, ou mieux encore, commencera par 
faire lire à l’enfant, dans une traduction, l’ouvrage qu’il 
lui remet entre les mains. « Je pense, dit à ce sujet un 
» homme très expérimenté, que celui qui veut apprendre 
» une langue étrangère par la lecture, doit donner à lire 
» dans cette langue des livres qu’on ait lus dans celle 
» que l’on parle... Quand on connaît bien le fond d’un 
» ouvrage et ses détails, en quelque langue qu’il soit 
» écrit, on trouve aisément la construction de ses 
» phrases, on devine le sens de ses pensées, on retient 
» facilement les mots qui les expriment. Malgré cela, il 
» arrivera sans doute encore à l’enfant d’être souvent 
» arrêté par des difficultés imprévues. Que faire alors ? 
» S’obstiner à les vaincre avant de passer outre ? ordi- 
» nairement non : mais il doit continuer sa marche après 
» avoir pris note de la difficulté. Plus loin, la même ex- 
» pression, le même mot se représenteront accompagnés 
» d’autres mots ou d'autres expressions déjà connus qui 
» en donneront l’intelligence. Qu'alors il se reporte à la



74 DU CATHOLICISME

» difficulté, et la vaincre ne sera plus qu’un je u 1 ». Nous 
ne descendrons pas plus avant dans le détail des moyens 
d’exécution : un maître intelligent et dévoué saura les 
varier à l’infini. Qu’il nous suffise d’avoir tracé la voie 
qu’il doit suivre et proclamé le principe qui doit présider 
à son travail.

Selon cette méthode, la seule qui nous semble con­
forme à la marche de la nature, ce n’est que vers la fin 
que viennent les rudiments et les grammaires, c’est-à- 
dire, les recueils d’observations sur la langue que l’en­
fant étudie. C’est alors, en effet, et alors seulement 
qu’il est en état d’y comprendre quelque chose, et de 
faire des règles qu’ils contiennent une juste applica­
tion.

Ici se présente l’occasion de faire remarquer le contre­
sens de la méthode ordinaire : d’après, cette méthode, 
le premier livre qu’on met entre les mains de l’enfant 
qui arrive au collège, c’est un rudiment. Or, qu’est-ce 
qu’un rudiment ou une grammaire ? Selon la définition 
commune, la grammaire est l’art de parler et d’écrire 
correctement. A merveille ! mais avant de parler et 
d’écrire, correctement, surtout, il faut comprendre^ A 
moins donc que la grammaire ne soit aussi l'art de com­
prendre, il est absurde de la mettre entre les mains de 
celui qui n’entend pas encore un seul mot de la langue. 
Ce n’est pas tout : voyez comme on prend ici l’inverse 
de la Providence. Tandis que la nature s’adresse d’abord 
à la mémoire, la méthode moderne s’adresse d’abord au 
jugement, c’est-à-dire aux facultés qui se développent 
les dernières ; au jugement, qui suppose des idées ac-

1. De Boisjermain, Avertiss. sur la trad, de Milton,



dans l’éducation . 75
quises, puisqu’il n’est que le résultat de leur compa­
raison.

Qu’est-ce en effet que donner un thème à l'enfant ? 
G’est l’obliger à prononcer, à décider si, dans tel cas 
donné, la loi d’une langue qu’il ne comprend pas oblige 
ou n’oblige point. Or, de bonne foi, comment espérer 
que des enfants totalement étrangers au mécanisme de 
leur propre langue, appliquent convenablement les rè­
gles abstraites d’une syntaxe étrangère ? L’expérience 
n’apprend que trop qu’ils en sont longtemps incapables. 
Cela veut dire qu’on fait perdre aux jeunes gens un 
temps précieux, qui eût été infiniment mieux employé 
à meubler leur mémoire de mots et de phrases de la lan­
gue qu’ils étudient. Comment, d’ailleurs, ne sent-on pas 
combien il est contraire au développement de l’intelli­
gence de la clouer ainsi, duranL cinq à six mortelles an­
nées, sur des minuties grammaticales, des règles et des 
exceptions quelle ne comprend point, et dont elle fait 
si péniblement une application malheureuse ou hasar­
dée? Concentrée dans ce cercle étroit, elle se rapetisse, 
s’énerve, languit, prend en dégoût un labeur qui ne lui 
procure aucun fruit digne des peines qu’il lui coûte, re­
nonce à l’étude des langues, et se ferme pour jamais la 
source de toute érudition solide et étendue.

Mais veut-on une preuve péremptoire du vice radical 
de la méthode que nous combattons? c’est qu’en la sui 
vant, il faut, terme moyen, cinq ans pour apprendre le 
latin avec la perfection que chacun sait, ou plutôt que 
chacun ne sait pas. Non, certes, chacun ne sait pas que 
sur des milliers d’élèves qui sortent annuellement des 
collèges, il en est à peine quelques-uns qui, après les 
cinq ou six années voulues d’études grecques et latines,



76 DU CATHOLICISME

soient en état de lire sans dictionnaire un seul livre 
d’Homère ou de Tacile. Qu’est-ce qu’un pareil résultat, 
sinon l’accusation la plus foudroyante contre l’enseigne­
ment actuel; la démonstration de cette triste vérité, que 
l’éducation actuelle est non pas le développement, mais 
la compression et le meurtre des intelligences 1 ?

Nous dirons des prosodies ce que nous avons dit 
des grammaires. Quelques explications et surtout des 
exemples et des lectures de poésie peuvent avantageuse­
ment les suppléer : en tout cas, pour être profitable, 
l’usage doit en être très restreint et n’ètre imposé qu’au 
moment où l’élève, initié à la connaissance de la 
langue, passe à l’étude delà littérature.

En résumé, nous ne concevons l’étude de la gram­
maire que comme introduction à la rhétorique. Ce n’est 
donc que sur la fin de leurs études qu’on doit y appliquer 
les jeunes gens, soit parce qu’au commencement ils 
seraient hors d’état d’en profiter, soit parce que les lan­
gues doivent s’apprendre bien moins par principes, 
comme on dit, que par l’usage, la conversation et la 
lecture. De plus, comme, pour la plupart, savoir une 
langue c’est la comprendre, la meilleure méthode est

1. Dans une lettre rendue publique, M. Gatien Arnault, professeur de 
philosophie à la Faculté des lett es de Toulouse, s'exprimait ainsi : « L ’en- 
» seignement est limité à un petit nombre, inutile et dangereux pour la 
» plupart de ceux qui sont compris dans ce nombre, incomplet et mauvais 
» pour tous ; même le grec et le latin, ces objets apparents des études col- 

légiales, sont mal enseignés : la preuve en est que tous les élèves igno- 
» rent le grec, et qu’aucun ne sait bien le latin. Au reste, pour la valeur 
» scientifique de l’enseignement en France, il existe une infaillible pierre 
» de touche , ce sont les examens dits du baccalauréat. Eh bien ! je le 
» déclare franchement, il y a sept ans que j ’ai fait pour la première fois 
» de ces examens, et depuis sept ans je n’ai pas trouvé un seul candidat 
» sur dix qui répondît même passablement ! » Combien d’autres exami-
» nateurs l’ont avoué depuis; car le mal n’a fait qu’empirer.



dans l’éducation. 77
celle d’après laquelle on apprend le plus grand nombre 
de mots dans le moins de temps possible. Or, telle est la 
méthode providentielle. En la suivant, l’élève voit dans 
un mois autant de latin qu’on en voit en six avec la mé­
thode moderne. Il apprend tout par cœur, et comme il 
n’a ni grammaire ni rudiment qui partage son attention, 
on conçoit qu’il apprend et retient très facilement *. Au 
reste, nous ne faisons que constater ici les résultats de 
notre propre expérience et de l’expérience d’autrui s .

Les voyageurs, nos militaires eux-mêmes, après un an ou dix-huit 
mois de séjour dans un pays étranger, entendent et parlent très passable­
ment les dialectes qui y dominent, c’est-à-dire que toutes les méthodes 
pour apprendre les langues, quelles qu’elles soient, la réduisent à ces deux 
mots, converser et lire.

2. Ce n'est que depuis lexvi0 siècle que l’Europe est inondée de rudiments 
et de grammaire*. Port-Royal vint ensuite, qui contribua puissamment à 
populariser ces sortes d’ouvrages, dont Futilité réelle, et plus encorel’usage 
qu'on en fait, ont été si vivement contestés et combattus. Ce qu’il y a de 
certain, c’est qu’avant cette époque on faisait des rudiments et des gram­
maires un usage b aucoup plus modéré, et néanmoins les anciens savaient 
les langues étrangères aussi bien et peut-être mieux que nous. Chez eux, 
comme on le voit dans Quintilien, la grammaire était une introduction à 
la rhétorique, et constituait, comme on a dit plus tard, la science de la 
philologie; c’était, en un mot, une espèce de philosophie des langues. 
Le tort des modernes, c’est d’avoir mêlé et confondu dans des ouvrages 
destines à l’enfance, la science du grammairien et l’arL du grammatiste. 
C’est contre cet abus que nous nous sommes élevé dans ce chapitre. 
Les anciens étaient plus sages que nous. 11 nous reste de saint Basile un 
petit traité de Exercitatione grammaticali, où sont brièvement exposés 
les premiers principes de la langue grecque; plus tard, au ive siècle, vint le 
petit ouvrage d'Aétius Donatus, de Octo partibus orationis ; on s’en ser 
vait dans les écoles au temps de saint Grégoire ; enfin les Institutiones 
grammaticæ de Priscien de Césarée, qui vivait sous l’empereur Anastase. 
Sa petite grammaire, qu’on appelle YAlpkabet, se voyait dans les basses 
classes de Funiversité de Paris jusqu’au xin® siècle ; mais la grande, qu’on 
appelait le Grand Priscien, était réservée pour les hautes. En un mot 
partout peu de préceptes. Voyez B'ilæus,t. I, Hist, universitat., p. 517; 
le Diet, de Trévoux, art. Langues et grammaires ; YEncycléopdie, art. 
Grammairien; Jugements des savants, t. II ; Matter, Essai historique sur  
Técole d'Alexandrie, t. II.



78 DU CATHOLICISME

Écoutons, sur le sujet qui nous occupe, un homme 
qu’on a pu sans doute accuser de graves erreurs en phi­
losophie, mais à qui on ne saurait refuser une grande su­
périorité de raison et de jugement dans le livre de P Édu­
cation des enfants. « Il est certain, dit Locke, que la 
» méthode dont on se sert ordinairement dans les écoles 
» pour enseigner les langues est telle, qu’après l’avoir 
» examinée je ne saurais me résoudre à en conseiller la 
» pratique. Les raisons qu’on peut apporter contre cette 
» méthode sont si claires et si pressantes, que plusieurs 
» personnes de bon sens, en ayant été frappées, ont ef- 
» fectivement abandonné la route ordinaire, ce qui ne 
» leur a pas mal réussi, quoique la méthode qu’ils ont 
» employée ne fut pas tout à fait la même que celle qui 
» me paraît la plus facile de toutes, et qui, pour le dire 
» en peu de mots, consiste à enseigner le latin aux en- 
» fants de la même manière qu’ils apprennent l’anglais, 
» sans les embarrasser de règles ni de grammaire ; 
» car si vous y prenez garde, lorsqu’un enfant vient au 
» monde, le latin ne lui est pas plus étranger que l’an- 
» glais, et cependant il apprend l’anglais sans maître, 
» sans règles et sans grammaire. Il apprendrait sans 
» doute le latin de la même manière, comme fit Gicé- 
» ron \  s’il avait toujours auprès de lui une personne qui 
» lui parlât cette langue.

1. C'est ainsi que Montaigne apprit le latin, comme il le raconte lui-même 
assez au long dans ses Essais, liv. I, chap, v, et avec tant de succès» 
« qu’à sept ans, et sans art, sans livre, sans grammaire ou précepte, sans 
fouet e t sans larmes, j ’avais appris du latin tout aussi pur que mon maître 
d’école le savait... Environ l’àge de sept ou huit ans, dit-il dans le même 
chapitre, je me dérobais de tout autre p la is ir , pour lire des fables delà 
Métamorphose d'Ovide, d’autant que cette langue était la mienne mater­
nelle. »



BANS L’ÉDUCATION. 79

» Mais si vous ne pouvez point trouver de précepteur 
» qui parle bien latin, et qui veuille l’enseigner selon la 
» méthode que je viens d’indiquer, celle qui en approche 
» le plus est la meilleure, et voici à quoi elle se réduit. 
» Prenez quelque livre aisé et agréable, comme vous 
» diriez les fables d'Ésope, et après avoir écrit une ligne 
» d’une de ces fables, traduite en anglais aussi littérale- 
» ment qu’il est possible, avec les mots latins écrits dans 
» une autre ligne, précisément sur les mots anglais aux- 
» quels ils correspondent, faites-lui lire et relire ces deux 
» lignes chaque jour, jusqu’à ce qu’il entende parfaite- 
» ment bien les mots latins. Faites-lui lire après cela 
» une nouvelle fable selon la même méthode, jusqu’à ce 
» qu'il l’entende aussi parfaitement bien, sans pourtant 
» négliger ce qu’il a déjà appris exactement, mais le lui 
» faisant répéter quelquefois, afin qu’il ne l'oublie pas; 
» et lorsqu'il vient à écrire, donnez-lui ces fables à co- 
» pier ; par où non seulement il exercera sa main, mais 
» il avancera dans la connaissance de la langue latine. »

Après avoir dit qu’on ne doit point mettre de gram­
maire entre les mains des commençants et qu’on doit leur 
aplanir les difficultés, Locke ajoute : « Je conviens pour- 
» tant que quelquefois la grammaire d’une langue doit 
» être étudiée avec beaucoup de soin, mais c’est seule- 
» ment parun homme fait qui veut entendre cette langue 
» en critique 4. »

A l’autorité de Locke joignons celle d’un homme dont

1. De l'Éducation des enfants, p. 296 etsuiv., cinquième édition, 1737. 
E t plus loin, Locke démontre que l’étude de la grammaire ne peut être 
utile dans les établissements publics que comme introduction à la rhéto­
rique, 316.



80 BU CATHOLICISME

le nom seul fait loi parmi nous en matière d’éducation. 
Rollin décide, sans hésiter, que la composition des 
thèmes doit être absolument retranchée. Or, la compo­
sition des thèmes retranchée, de quel usage deviennent 
les rudiments et les grammaires ? Tout se réduit évidem­
ment à faire connaître aux enfants ce qui est nom et ce 
qui est verbe; parvenus à l’âge de la réflexion, ils étu­
dieront la grammaire comme philosophie du langage. Les 
hommes les plus expérimentés sont du même avis. « Ci- 
» céron 1 2 croyait qu’un Romain ne pouvait mieux se 
» former, qu’en traduisant les auteurs grecs dans sa 

langue. M. Le Fèvre de Saumur, dans l’exposé de la
» méthode qu’il suivit pour élever son fils, et par laquelle 
» il le mena si loin dans la courte durée de deux ans, 
» nous apprend qu’il ne fit usage que de la traduction. 
» M. Arnaud, dans un manuscrit qu’on annonce de 
» lui sur la manière d’enseigner les humanités; M. de 
» Lancelot, dans ses deux excellentes grammaires ; 
» M. l’abbé Fleury, M. Du Guet, M. de Crouzaz, et tous 
» ceux qui ont le mieux raisonné sur l’éducation, n’ont 
» eu qu’une voix sur la manière d’enseigner les langues. 
» Ils réduisent cet art à deux mots : peu de règles et beau- 
» coup de pratique*. »

Voici en quels termes l’auteur que nous venons de 
citer signale les vices de la méthode que nous combattons 
nous-mème. Quiconque sait ce que c’est qu’un collège, 
avouera que les paroles suivantes sont loin d’être frap­
pées au coin de l’exagération : « Soit dans le particulier, 
>1 soit dans le public, le jeune enfant n’entendra parler

1. Be Orat., I, 3i.
2. Extrait dePluche, Spect. delà nat., t. VI, 163.



DANS L ’ÉDUCATION.

» que de règles et de définitions horriblement abstraites. 
» A la tristesse d’une longue leçon, succédera la tristesse 
» d’une composition encore plus longue. Figurez-vous 
» cet enfant dont les progrès vous sont chers, tantôt 
» cloué sur une syntaxe inintelligible, tantôt égaré dans 
» les détours d'un lugubre dictionnaire, où il ne trouve 
» point ce qu'il cherche, et où ce qu’il trouve le remplit de 
» perplexités. S’il en veut faire l'application à la matière, 
» il y a tant de procédés à observer, tant de dangers à 
» éviter, qu’il ne sait où il en est. Le choix du verbe, la 
» voix, le mode, le temps, le nombre, la personne, tout 
» cela débrouillé, nous ne tenons qu’un mot. Nouvelles 
» méditations sur le suivant. Le pauvre enfant ne voit 
» que des précipices ; et en se détournant de l’un, il 
» donne tête baissée dans un autre.

» S’il est sans facilité ou trop plein de feu, comment 
» voulez-vous qu’il suive avec présence d’esprit tout ce 
» menu détail de préceptes qui le troublent ou le mor* 
» fondent ! Jamais il ne s’en tirera ; et six ans se passe- 
» ront ou à travailler à contre-cœur, ou à trouver les 
» moyens de se dérober au travail. Dans trois moments, 
» il y en aura toujours deux où vous le prendrez en 
» fraude. C’est beaucoup si, sur la fin de ses études, à 
» force d’avoir malgré lui entendu rebattre les mêmes 
» choses, sa composition commence à se nettoyer et à 
» devenir plus conforme aux règles. Mais il y a cent 
» lieues de distance du latin de ses thèmes à celui des 
» auteurs....

» Supposons maintenant que le jeune enfant qu’on 
» met d’abord à la composition latine ait beaucoup de 
» facilité. Accordons même, contre l’expérience, que
» tous les esprits ont assez de patience pour écouter avec 

6

8 1



82 DU CATHOLICISME DANS L’ÉDUCATION.

» plaisir toutes les règles de la syntaxe, et assez de jus- 
» tesse pour les appliquer. Voilà qui est fait ; votre cher 
» fils entendra toutes les méthodes qu’on voudra lui Faire 
» lire, et y ajustera ses compositions. Il va se gêner et 
» se recueillir tout entier pour vous plaire. Vous le mè- 
» nerez par degré et de classe en classe, jusqu’à prati- 
» quer d’une manière ferme ce qu’il y a déplus difficile 
» dans la grammaire. Vous croirez sans doute avoir 
» beaucoup gagné : voilà ce que les gens du métier ap- 
» pellent un bon fondement. Mais dans la vérité on lui a 
» fait un tort presque irréparable... Ce latin qu’il a tiré 
» de sa tête, sous la direction de quelques règles, est un 
» latin faux qui le recule presque autant qu’il l’avance ; 
» et cette assurance que la longue habitude lui donne, 
» n ’est qu’un mauvais pli qu’il n ’est presque plus pos- 
» sible d’effacer 4. »

Après avoir constaté les tristes résultats de la mé­
thode actuelle, il nous sera bien permis de terminer, en 
disant qu’une grande responsabilité pèse sur les maîtres 
qui négligent les moyens de faire mieux ; que l’épi eu ve 
de cette méthode est précisément ce qui doit la faire pros­
crire ; enfin, que s’il n’y a rien à gagner à lui en sub­
stituer une autre, il n’y a, certes, du moins rien à perdre.

i . Extrait de Pluehe, Spect. de la nat.> pag. 168 et sniv.



CHAPITRE VIII

ENSEIGNEMENT DE LA RELIGION

Se mettre en communication avec Dieu, tel est le 
plus noble usage que l’homme puisse faire de la parole, 
tel est aussi le but providentiel de ce don divin. Nul 
mot ne se place avec plus de grâce sur les lèvres inno­
centes de l'enfant que le nom de celui à qui il doit l'être. 
Puis donc que la principale utilité de l’étude des langues 
est d’associer la parole, la foi, l’amour, les bénédictions 
de l’individu à la parole, à la foi, à l'amour, aux béné­
dictions de l’humanité pour son Père qui est au ciel, à 
cette connaissance instrumentale doit succéder l’initia­
tion de l’intelligence à la vérité religieuse. Or, comment 
doit se faire cette initiation pour être en harmonie avec 
les principes catholiques et les exigences de l’époque ?

Quand, il y a dix-huit siècles, la religion du Christ 
apparut au monde païen, devenu la proie du sophisme 
insensé et du matérialisme abject, elle eut soin de s’en­
vironner de toute la puissance de ses droits et de ses 
charmes. Ce fut comme une grande reine dont l'empire, 
éternel comme Dieu même, embrasse tous les rapports 
de la durée, le passé, le présent et ]'avenir; cefut comme 
l’héritière céleste de tousles enseignements de la sagesse 
antique qu’elle vint sommer le monde de lui rendre son 
amour et sa foi, et cet amour et cette foi lui furent 
rendus.



84 DU CATHOLICISME

Or, ainsi doit-elle se présenter au monde actuel, re­
tombé, en punition de son infidélité aux croyances chré­
tiennes, dans le double abîme du scepticisme et de l’im­
moralité. La méthode des premiers Pères de l'Eglise 
doit être la nôtre. Aujourd’hui comme alors le monde 
touche à une époque de synthèse. Qu’aujourd’hui donc 
l’enseignement de la religion, redevenu ce qu'il était alors, 
la révèle de nouveau comme la loi universelle et fonda­
mentale de l’humanité, le tout de toutes choses ; et au­
jourd’hui comme alors l’humanité souffrante, inquiète, 
fatiguée, reviendra, comme l’enfant prodigue, se jeter 
dans les bras maternels pour y retrouver la vie, le repos, 
l’amour, l’intelligence d’elle-même, tous les titres de son 
antique gloire.

Qu’on cesse donc dans l’enseignement de la religion 
de défigurer et de tronquer impitoyablement ce qu'il y a 
de mieux lié et de plus admirable au monde, le majes­
tueux ensemble du catholicisme; qu’on ne se renferme 
donc plus dans les insuffisantes leçons du catéchisme et 
de la théologie élémentaire, qui, à l’insupportable aridité 
qui les caractérise, joignent le défaut capital de ne pré­
senter que la lettre morte de la loi, et encore d’une ma­
nière incomplète ; de réduire la science de Dieu à l’art 
mesquin de peser des cas de conscience comme on pèse 
des marchandises à la douane ; trop souvent de donner des 
opinions humaines comme des dogmes divins, et toujours 
de ne faire remonter le christianisme qu’à la venue de 
Jésus-Christ.

De là il résulte que la religion chrétienne, cette reli­
gion qui naquit le jour que naquirent les jours, ne se 
présente à l’esprit des jeunes gens que comme une insti­
tution isolée, comme un fait local apparaissant tout à



dans l ’éducation . 85
coup au milieu de la durée des âges, sans racine dans le 
passé, sans liaison avec le mouvement, la vie, les progrès 
antérieurs du genre humain. Enseignement perfide qui 
dépose au fond des âmes cette pensée funeste, que le 
monde s’étant passé du christianisme, peut bien s’en 
passer encore ; qu’ayant changé de religion, le genre 
humain peut en changer encore ; préjugé déplorable qui, 
prenant, sous l’influence maligne des passions, le carac­
tère et la force d’une insoluble difficulté, empêche que le 
christianisme apparaisse jamais à l’intelligence prévenue 
comme la loi une, universelle, conservatrice du genre 
humain ; comme la source unique de tout ce qu’il y eut 
de vrai, de beau, de touchant, de sublime chez les peuples 
divers, à quelque époque et sous quelque climat qu’ils 
aient vécu. Est-il besoin de remarquer que cet enseigne­
ment incomplet, loin de faire cesser le déplorable divorce 
qui sépare Thomme de Dieu, la religion de l’humanité, 
l’augmente et le sanctionne ; qu’au lieu de montrer le 
christianisme paré de ses charmes, il le défigure ; qu’au 
lieu d’affermir ses droits, il les sape par la base, en effa­
çant de dessus son front auguste les plus éclatants carac­
tères de sa céleste origine, l’unité, l’universalité, la per­
pétuité ?

A cet enseignement vicieux, rien cependant de plus 
facile que de substituerl’enseignement véritablement ca­
tholique des Pères de l’Église. En effet, la religion est la 
société de l’homme avec Dieu. Fondée sur la nature de 
Dieu et sur la nature de l’homme, cette société est néces­
saire. Elle est donc de tousles temps et de tous les lieux, 
conséquemment une, invariable, universelle. Ce qui tou­
tefois ne veut pas dire que cette société ou les rapports 
quila constituent ont eu et dû avoir toujours qï partout



86 DU CATHOLICISME

le même degré de développement ; mais bien que ces rap­
ports n’ont jamais changé et ne changeront jamais en 
nature.

Gomme le soleil, la religion a eu son aurore, son lever 
et son midi ; comme l’homme qui grandit en passant par 
ses différents âges, sans cesser d’être le même homme ; 
comme la société dont elle est la base, la religion a eu 
pour ainsi dire ses différents âges, son enfance, son ado­
lescence, son âge mûr. Plus simple sous les patriarches, 
plus explicitement connue sous la loi, elle est allée se 
développantpeuàpeu, et constituant tour à tour la société 
domestique et la société nationale, jusqu’à ce qu’enfin, 
parvenue par la révélation évangélique audernier degré 
de développement qu’il lui soit donné d’atteindre ici-bas, 
elle ait formé la société humaine universelle, immense 
famille qui, unissant tous les peuples en un, rétablit excel­
lemment l’état primitif du genre humain, et prélude à son 
état futur.

Or, suivre, étudier, constater la chaîne perpétuelle des 
traditions universelles, résumées dans le Symbole, dans 
le Décalogue et les deux actes essentiels du culte de 
l’Église romaine, la prière etle sacrifice, tel doit être l’en­
seignement actuel de la religion. Prenez donc la marche 
synthétique, et, descendant toute la suite des âges depuis 
le commencement du monde, marchez, comme Bossuet, 
appuyé sur les prophéties, et, de plus que Bossuet, appuyé 
sur lestraditions païennes, prophéties et traditions qui, se 
développant de plus en plus à mesure qu’elles approchent 
de leur terme, viennent enfin se perdre dans larévélation 
évangélique, comme lesfleuves dans l’Océan1. Ainsi, sans

1. Telle est la marche prescrite par saint Augustin, dans son traité de 
Qatechizandis rudibus.



DANS L’ÉDUCATION.

autre preuve, vous aurez démontré que notre foi est la foi 
dePhumanité ; que la voix de l'Église romaine est la voix 
du genre humain; ainsi vous aurez justifié la Providence 
du reproche impie d’avoir abandonné les nations à l’hor­
reur d’une nuit de quatre mille ans ; ainsi, enfin, vous 
aurez mis tout homme dans l’alternative inévitable ou 
d’être catholique ou de nier, toute l’histoire1.

Ce plan, devenu nécessaire dans l’état actuel des esprits, 
ne doit pas être suivi seulement dans les grands sémi­
naires, où l’enseignement est plus développé ; il doit l’être 
aussi dansles petits séminaires etles collèges. Quoiqu’ici 
les instructions religieuses soient plus élémentaires dans 
leur développement, elles ne doivent pas être moins com­
plètes dans leur enchaînement et leur plan. Il est d’ail­
leurs, pour ces maisons, un moyen facile de multiplier des 
matériaux et les ressources nécessaires à une étude plus 
large de la vérité catholique : voici en quoi il consiste; 
nous l’indiquons d’autant plus volontiers, qu’il offre l’a­
vantage de sanctifier les études profanes dont il fait im­
médiatement les auxiliaires de la foi.

Chaque élève a un registre intitulé : Recueil de tradi­
tion^ et toutes les fois que, dans la lecture ou l’explication 
d’un auteur profane, il se présente un fait, un témoignage 
qui dépose de la croyance perpétuelle à quelqu’une denos 
vérités saintes, le professeur a soin dele faire inscrire

87

1. Parm i les auteurs àconsulter pour remplir ce plan, nous indiquerons: 
Fleury, Catéchisme historique ; Bossuet, Discours sur f  histoire universelle; 
Lhoniondj Histoire abrégée de la religion avant Jésus-Christ, Berruyer, 
Histoire du peuple de Dieu, édition de Besançon ; Ha et, Alnetanæquæs- 
l?onex ; Creuzer, Religions de l'antiquité ; Anquetil-Duperron, Traduction 
du Z>*.nd-Aresta ; M. do La Mennais, Essai sur F indifférence, tom. I ll 
et IV, Eraste, ou VAmi de la jeunesse, par l’abbé Kilassier, 1.1 ; saint 
Augustin, de Catechizandis rudibus.



88 DÜ CATHOLICISME DANS l ’ÉDDCATION.

sous un titre convenable et avec toutes les indications 
lesplusprécisesde livre etd’auteur. Cetravailne demande, 
d’une part, qu’un peu de discernement, et un peu de 
bonne volonté, de l’autre ; cependant voyez quels fruits 
abondants il peut produire ! Supposez qu’il se continue 
pendant le cours ordinaire des études, quelle précieuse 
collection de matériaux ! quelle source d’érudition pour 
l’avenir ! Sans trop présumer, nous croyons que l’on 
pourrait recueillir un assez grand nombre de témoigna­
ges pour constater très suffisamment la perpétuité des 
croyances catholiques pendant les siècles antérieurs à 
la prédication de l’Évangile. La tâche de la théologie 
serait de prolonger la chaîne traditionnelle jusqu’à nous.

D’ailleurs, rien de plus facile que de généraliser ce 
moyen, et de constater ainsi les vérités fondamentales 
de chaque science, les bases de la raison humaine en 
politique, en droit, en littérature, etc. Enfin ce travail 
nous paraît, mieux que tout autre, cadrer avec la loi de 
développement qui nous régit. Deux grandes époques 
partagent la vie de l’homme : l’époque de recevoir et 
l’epoque de transmettre. Le temps de l’éducation, c’est-à- 
dire tout cet intervalle qui sépare le moment où l’homme 
atteint l’usage de raison, de celui où, parvenu à l’âge 
viril, il prend place dans la société, est surtout le temps 
de recevoir. Les vérités de l’ordre de foi, bases néces­
saires de son développement futur, voilà donc ce que 
l’homme doit trouver avant tout dans l’éducation : l’appli­
cation, le développement, la transmission de ce qu’il a 
reçu, remplissent et caractérisent la seconde période de 
son existence.



CHAPITRE IX

SUITE DU CHAPITRE PRÉCÉDENT

L’enseignement dont nous venons d’esquisser le plan 
suffit pour faire connaître la lettre de la loi, montrer la 
religion véritable, et rétablir par la foi l’union de l’intel­
ligence humaine avec l’intelligence divine. Mais ce n’est 
point assez : l’union du cœur de l’homme avec le bien 
suprême n’a pas été moins brisée par le péché originel, 
et plus tard par le choc du protestantisme. A l’ensei­
gnement de la lettre doit donc se joindre l’enseignement 
de l’esprit de la religion, afin de la montrer aimable et 
de rétablir par là l’union du cœur de l’homme avec Dieu. 
Quel est en effet l’esprit de la religion dans son état ac­
tuel, sinon l’amour?

L ’homme pèche dans le Paradis terrestre. Fille de l’in­
nocence, son union avec Dieu disparaît ; la crainte rem­
place en lui l’amour ; il fuit, il se cache. Dieu le découvre ; 
l’arrêt fatal est prononcé : coupable, il est ignominieuse­
ment chassé du séjour de l’innocence. Cependant, moins 
coupable que l’ange, un jour de miséricorde se lèvera 
pour lui ; un jour la crainte sortira de son âme, l’amour 
y rentrera ; son union avec Dieu sera rétablie : une pro­
messe divine fait briller à ses yeux ce consolant espoir.



90 DU CATHOLICISME

Toutefois, Dieu laissera longtemps dominer la crainte ; 
la crainte, qui est le commencement de la sagesse ; la 
crainte, qui écrasera l’orgueil, principe de tout le mal. 
Non, mon Dieu, aux yeux de votre infinie sagesse, qua­
rante siècles de terreur, le déluge universel, les foudres 
du Sinaï, la formidable majesté de l’arche et du sanc­
tuaire, la lugubre image de la mort sans cesse offerte à 
ses yeux dans le sang des victimes immolées à sa place, 
ne seront pas trop pour révéler à l'homme et la puissance 
redoutable du maître qu’il a outragé, et l’immensité de 
l’abîme que sa faute a creusé entre lui et Dieu, et l’étendue 
de la miséricorde qui daignera le combler en renouant 
les liens de l’amour primitif.

Par là on voit que le sentiment qui dominait le monde 
avant la venue du Messie, que l’esprit de la loi mosaïque 
ne pouvait être et n’était réellement, selon l’expression 
de saint Paul lui-même, qu’un sentiment de crainte et de 
servitude1; et la même chose se remarque chez les na­
tions d’aujourd’hui, qui ne connaissent pas encore la 
bonne nouvelle de l’Incarnation, c’est-à-dire de l’abais­
sement deDieujusqu’àl’homme. Partoutchez ces nations, 
assises encore à l’ombre de la mort, un sacerdoce sombre 
effarouche, des sacrifices sanglants, un culte cruel, des 
victimes humaines ; en un mot, la crainte avec son hi­
deux cortège.

Et voilà oe qui nous explique ce long et mélancolique 
concert de gémissements et de soupirs que font retentir 
dans le lointain des âges les patriarches, les prophètes, 
tous les justes de l’Ancien Testament. L’amour captif ap­
pelait le libérateur qui, brisant le joug de la crainte, lui

i. Rom, vin, 15 ; Cal iv, 3, etc.



dans l’éducation. 91
permettrait de se dilater et de se livrer à toute la vivacité 
de ses transports.

Cependant, lorsque les soupirs de l’humanité auront 
attendri sur son trône le Désiré des nations, comment 
Dieu rétablira-t-il le règne de l’amour ? comment par­
viendra-t-il à rassurer l’homme, à le rapprocher de lui ? 
l’homme, qui tremble, qui fuit au seul bruit de son 
nom ; l'homme, qui craint de voir Dieu autant que de 
mourir ? Dieu désarmera ses mains chargées de la fou - 
dre, il dépouillera sa majesté terrible, il se revêtira d’a­
mabilités infinies ; en cet état il viendra se présenter à 
l’homme : Le Verbe s'est fait chair, il s'est fait enfant ; 
en un mot, Dieu a aimé et aimé le premier \  et la raiso n 
même nous apprend qu’il devait en être ainsi.

Car c’est une règle générale, il faut que l'amour des­
cende d’abord pour qu'il puisse remonter ensuite ; c’est- 
à-dire pour que deux êtres, dont l’un est au-dessus de 
l’autre, puissent être unis par l’amour, il faut que l’être 
supérieur aime le premier. L’être inférieur ne peut aimer 
qu’autant que l’amour du premier est d’abord descendu 
jusqu’à lui. C’est ainsi que le sourire de l’amour ne 
vient se placer sur les lèvres de l’enfant qu’après que 
l’enfant lui-même l’a vu sur les lèvres de sa mère. Mais 
quand une fois l’être supérieur a aimé, l’être inférieur 
doit aimer en retour; il ne peut suppléer à l’amour par 
rien autre chose, car l’amour est une tendance à s’unir, 
à se mêler, à ne faire qu’un, et cette union ne peut avoir 
lieu qu’autant que cette tendance se trouve des deux cô­
tés. L’amour de Dieu descendu jusqu’à l’homme, et l’a-

1. Et Verbum caro factum est. » Joan, iv, 14. — In funiculis Adam 
traham eos, in vinculis caritatis. Osee, cap. II. — Nos ergo diligamus 
Deum, quoniam ipse prior dilexit nos. Joan, iv, 19.



92 DU CATHOLICISME

mour de l’homme remontant jusqu’à Dieu, voilà donc le 
secret, le fonds de la religion, ou plutôt la religion 
même dans son état actuel.

Avant le Messie, la crainte dominait; après lui, c’est 
l’amour. Pour résumer tout ce que nous venons de dire, 
à quoi comparerons-nous l’humanité d'ans ces deux diffé­
rentes époques? à une personne qui, née dans la servi­
tude, attend, d’après les promesses de son maître, une 
condition meilleure. Mais bien que, destinée à devenir 
un jour l’épouse du fils de la famille, et l’enfant de son 
propre maître, elle demeure néanmoins, en attendant, 
dans la condition d’esclave, et conserve principalement 
les sentiments de cette condition, la crainte, la soumis­
sion, le respect, ne pouvant tout au plus avoir qu’un 
commencement d’amour, sans que son cœur puisse en 
recevoir la plénitude.

Telle était l’humanité avant l’Incarnation. G’était le 
temps de ses fiançailles avec le Verbe divin.

Mais lorsque au temps de la préparation a succédé 
celui de consommer l’alliance, lorsque aux titres de créa­
teur et de maître s’est jointe en Dieu la qualité de père, 
d’ami, de frère et d’époux, c’est alors, suivant l’expres­
sion d’un Père de l’Église, le temps du mariage de l’hu­
manité avec le Fils de l’Éternel ; c’est alors aussi pour 
l’humanité, élevée à la dignité de fille et d’épouse, le 
temps de l’amour.

Et voilà où nous en sommes : car, dit l’Apôtre, l’esprit 
que nous avons reçu, nous chrétiens, n'est plus l'esprit 
de servitude et de crainte, mais t  esprit d}adoption par le­
quel nous appelons Dieu notre Père *.

1. Non enim accepistis spiritum servitutis iterum in timore, sed acce­
pistis spiritum adoptionis in quo clamamus : Abba, Pater. Hom.,vn, 15.



dans l ’éducation. 93
Et maintenant, suivre pas à pas le divin auteur de 

notre foi, depuis le jour où, dépouillant sa majesté, il 
descendit dans le sein de Marie, jusqu’à celui où, revêtu 
de gloire, il remonta dans le sein de son Père, et montrer 
l’amour inspirant chacune de ses démarches, dictant 
chacune de ses maximes, jaillissant de chacun de ses 
miracles et des mystères de sa vie, enfantant l’Église et 
imprimant son cachet à chaque institution chrétienne, 
depuis le commencement de l’ère nouvelle jusqu’ànous; 
en un mot, rendre raison de toutlec hristianisme par Pa- 
mour : c’est ce que nous appelons enseigner Y esprit 
de la religion. Tel est l’infaillible moyen d’épanouir le 
cœur de l’enfant et de porter le développement moral de 
l’homme au degré voulu par son développement intel­
lectuel et physique.

Les Pères de l’Église n’en connaissent pas d’autre ; 
écoutons le grand évêque d’Hippone : « Quel est, deman- 
» de-t-il, le principal motif de l'avènement du Seigneur, 
» si ce n’est de manifester et ne faire éclater par des si- 
» gnes évidents l’amour de Dieu pour nous, puisque le 
» Christ est mort pour nous, lorsque nous étions encore 
» les ennemis de Dieu ? et cela, parce que la fin du pré- 
» cepte et la plénitude de la loi, c’est la charité ; la charité 
» par laquelle nous devons nous aimer les uns les autres, 
» et donner notre vie pour nos frères, comme il a donné 
» la sienne pour nous ; la charité par laquelle Dieu nous 
» a aimés les premiers et n’a point épargné son propre 
» Fils, mais l’a livré pour nous tous, en sorte que s’il 
» nous en coûtait de l’aimer, il ne nous en coûte plus de 
» lui rendre amour pour amour.

» Cet amour, tel est donc le but que vous vous propo- 
» serez et auquel se rapporteront toutes vos paroles. Que



DU CATHOLICISME

>) tous vos récits soient tels, que celui à qui vous parlez 
» croie ce qu’il entendra, espère ce qu’il croira, aime ce 
» qu’il espérera1. »

A ces paroles si précises, contentons-nous d’ajouter 
le magnifique passage du dernier Père de l’Église, saint 
» Bernard: « Que dit l’Apôtre ? La bonté et l’humanité 
» de Dieu notre Sauveur ont paru. Déjà Dieu avait fait 
» éclater sa puissance dans la création, sa sagesse dans 
» le gouvernement de Tunivers ; mais sa bonté et sa 
» miséricorde se manifestent dans son humanité. Les 
» Juifs avaient connu sa puissance par ses miracles ;les 
» philosophes, si fort prévenus d’eux-mêmes, avaient 
» entrevu sa majesté, parce que, comme dit saint 
» Paul, ils ont connu ce qu’on peut connaître de Dieu 
» par les créatures ; mais les Juifs étaient accablés de 
» cette puissance, et les philosophes, qui voulaient son- 
» der cette majesté, n’en pouvaient soutenir la splen- 
» deur. La puissance demande de la soumission, la 
» majesté de l’admiration.... Mais quelle pourrait être, ô 
» hommes ! la cause de vos terreurs, à la vue de Jésus 
» naissant?.... Ne craignez plus, ne songez plus à fuii’ ; 
» ne dites plus, comme le coupable Adam : J ’ai entendu 
*> votre voix, j ’ai tremblé, je me suis dérobé à vos re-

94

1. « Quæ autem major causa est adventus Domini, nisi ut ostenderet 
Deus dilectionem suam in nobis, commendans eam vehementer ; quia cum 
adhuc inimici essemus, Christus pro nobis mortuus est? Hoc autem ideo, 
quia finis præcepti, et plenitudo legis caritas est : ut et nos invicem diliga­
mus, et quemadmodum’ille pro nobis animam suam posuit, sic et nos pro 
fratribus animam ponamus ; et ipsum Deum quoniam prior dilexit nos, et 
Kilio suo unico non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum, si amare
pigebat, t-altem nunc redamare non pigeat......... Hac ergo dilectione tibi
tanquam fine proposito, quo referas omnia quæ dicis. Quidquid nairas ita 
narra, ut ille cui loqueris audienda credat, credendo speret, sperando 
amet. » S. Augustin. &e Catechis, rud.



dans l’éducation . 95
» gards. Ah! ici tout est consolant; l’Être suprême s’est 
» abaissé au niveau de ses créatures : c’est l’amour qui 
» a fait ce prodige *. »

C’en est assez pour montrer que renseignement dont 
il est ici question a reçu la triple sanction de la sainteté, 
du temps et du génie.

Et remarquons-le bien. Aujourd’hui, plus que jamais, 
il est nécessaire de ramener les esprits à la considération 
de cet amour qui faille fonds du christianisme. Etpour- 
quoi ? Parce que le temps des discussions est passé ; ce 
n’est plus la manie de disputer, c’est le besoin d’aimer 
qui veut être satisfait. Pourquoi encore? Parce que l’es­
prit d’amour est plus éteint que jamais, et que rien ou 
presque rien ne contribue à le réveiller. Lorsque autre­
fois la société était imprégnée de l’esprit chrétien, on 
voyait cet amour infini se produire de mille façons diffé­
rentes. Les monuments, les institutions, les dévoûments 
héroïques étaient autant de prédications éloquentes de 
cet amour essentiel. Mais hélas î il n’est que trop vrai, 
l’homme aujourd'hui ne sait plus aimer. Est-ce donc 
qu’il n’y a plus d’amour dans son cœur? ou bien la reli­
gion de l’amour aurait-elle perdu ces attraits puissants 
qui remuaient le monde? Ni l’un ni l’autre ; l’homme est 
toujours homme, toujours riche d’un amour immense, 
et la religion est la même qui a fait battre tous les nobles 
cœurs depuis dix-huit siècles. Quelles peuvent donc être 
les causes du fait déplorable que nous signalons ? La 
principale, n’en doutons pas, c’est que la religion n’est 
plus connue, au moins quant à l’esprit, et c’est l’esprit

I. Saint Bernard. Serm. pour 1’Avent.



96 DU CATHOLICISME DANS L ’ÉDUCATION.

qui vivifie : la lettre tue, la lettre qui est seule enseignée, 
seule connue de nos jours.

O vous donc que la Providence a chargés de former le 
cœur du jeune chrétien ! prenez garde de faire rétro­
grader 1a religion, d’étouffer l’amour naissant sous le 
poids d’une lettre morte, d’instruire le fils du Calvaire, 
comme s’il était l’esclave du Sînaï. Ce n’est plus au feu 
de la foudre que doit s’allumer votre parole, c’est au 
cœur brûlant du Sauveur ; à ce cœur sur lequel l’aimable 
Jésus pressa si tendrement les enfans de la nouvelle al­
liance: voilà le Sinaï des chrétiens.



CHAPITRE X

ENSEIGNEMENT DE L’HISTOIRE

Après Dieu vient l’homme, son plus bel ouvrage. Tel 
est le nouveau sanctuaire où l’éducation doit introduire 
la jeune intelligence, la seconde région où elle doit lui 
apprendre à trouver la vérité. Or, notre marche synthéti­
que veut que nous considérions d’abord l’humanité sous 
son plus noble aspect. Nous avons donc à parler de l’his­
toire, de ce miroir où se réfléchissent simultanément 
deux grandes figures: Dieu et l’homme.

En effet, dans l’histoire, comme dans toutes les scien­
ces, il y a une partie divine. Mais, comme il était facile 
de le prévoir, depuis la funeste époque où le doute ban­
nit Dieu du monde, cette partie divine de l’histoire, je 
veux dire la part de la Providence dans les affaires et 
les événements d’ici-bas, a été rapidement méconnue.

Dès lors la science historique, retombée, comme toutes 
les autres, dans la sphère du matérialisme, a complète­
ment changé. Réduite à l’art monotorfe d’enregistrer des 
dates et d’entasser des noms propres, elle a perdu son im­
posante majesté. Plus de ces vues d’ensemble qui enchaî­
nent les événements et qui expliquent toute une époque, 
tout un siècle ; plus de ces grands et solennels ensei­
gnements tels que l’histoire est en droit et en devoir d’en

7



98 DU CATHOLICISME

donner. Lettre morte, livre écrit dans une langue incon­
nue, les annales du genre humain, ouvertes à tous les 
yeux, ont cessé de donner à l'homme l'intelligence de sa 
mission sur la terre. Il a pu se croire l'orphelin de Dieu, 
le jouet d’une aveugle et dure fatalité : de là même, de 
nos jours, l’école fataliste.

D’un autre côté, toujours soumise à l’action dissol­
vante du rationalisme, l’histoire a séparé l’homme du 
genre humain, après l’avoir séparé de Dieu. Cette consé-s 
quence était rigoureuse. Dès ce moment, elle n’a plus 
vu que des individus, et, de chute en chute, elle est 
descendue jusqu’au mémoire, comme la peinture jus­
qu’au portrait.

Or, le temps est venu de tirer l'histoire de ce cercle 
étroit, de la rappeler à sa mission véritable, en rouvrant 
devant elle son antique et vaste horizon. Restauration 
sublime ! mais qui demande tout à la fois et l’esprit le 
plus élevé et le plus ferme, et les connaissances les plus 
étendues et les méditations les plus’profondes. Grand 
homme, nous te saluons sans te connaître ; car, nous le 
croyons, tu existes déjà, du moins ton jour ne saurait 
être éloigné. En attendant qu’il plaise à la Providence 
d’envoyer ce sauveur de l’histoire, jetons un regard sur 
cette science fondamentale.

Distinguons avant tout, dans l’histoire, deux choses 
en effet bien distinctes, C esprit et le corps, et essayons de 
dire en quoi consiste l’enseignement catholique de l’un 
et de l'autre.

Premièrement, qu’est-ce qu’enseigner l'esprit de l’his­
toire ? .Enseigner l’esprit de l’histoire, c’est révéler la 
cause de la tendance de tous les phénomènes qui rem­
plissent les fastes du monde. Or, il est clair que toute



daOs l’éducation. 99
cette philosophie dépend de l’idée-mère qui sert de point 
de départ. Mensonge, rêverie, si cette idée est fausse ; 
ravissante étude, source féconde des plus magnifiques 
aperçus, si cette idée est vraie. Mais cette idée révélatrice, 
qui peut nous la communiquer ? Nul autre, sans doute, 
que celui qui peut nous révéler l’humanité elle-même. 
Qu’est-ce à dire, sinon qu’il n’appartient qu’à Dieu, à 
lareligion, de nous donner la vraie définition de l’his­
toire? Aux yeux de la religion, qu’est-ce donc que l ’his­
toire ?

L'histoire est la biographie du genre humain déchu, et 
se régénérant sous finfluence deduction divine.

Tout estlà. Or, le genre humain est, tout ensemble, pen­
sée, amour, action : l’histoire est doncla biographie de la 
pensée, de l’amour, de Faction humaine combinée avec 
l’action divine, pour l’accomplissement d’un même des­
sein. Il suit delà qu’incomplète et stérile sera l’histoire si 
elle borne sa tâche à raconter des faits ; car les faits ne sont 
à l’histoire que ce que le corps est à l’homme. Résultats 
inanimés de la pensée et de l’amour, représentants muets 
d’un monde qui n’est plus, hiéroglyphes dont le sens 
est ignoré, vaine pâlure d’une plus vaine curiosité, voilà 
ce que sont les faits sans la connaissance de l’esprit qui 
les enfanta.

Ainsi, ce que l’enseignement historique doit avant tout 
nous révéler, ce que nous sommes uniquement curieux 
de connaître, ce sont les lois, causes secrètes de tous ces 
phénomènes ; car c’est là qu’est l ’humanité. Et mainte­
nant, puisque le genre humain, sur la terre, est en tra­
vail de régénération, il nous suffit, pour avoir l’explication 
de son histoire, de savoir en quoi consiste cette régéné­
ration elle-même.



DU CATHOLICISME

Or, au commencement tout était union, paix, har­
monie dans l’œuvre divine. Voilà le premier article du 
symbole de tous les peuples. Union de Vesprit de l’homme 
avec le Verbe divin, de son cœur avec le bien suprême, 
accord de son action la règle de toute justice. De là, 
pour lui, connaissance, charité, liberté.

L’homme tombe ; de là pour lui un triple mal, igno­
rance, concupiscence, esclavage. Mais Dieu n’abandonne 
pas le chef-d'œuvre de ses mains ; il veut que l'homme 
se relève, et que tous les rapports primitifs soient réta­
blis. La grâce est donnée, et une voix tantôt puissante 
comme celle du tonnerre, tantôt douce comme celle d’une 
mère, crie sans cesse à l’humanité : Marche, marche. Et 
il faut que l’humanité marche incessamment, et grandisse 
en avançant.

Or, pour l’humanité déchue, qu’est-ce que grandir, 
sinon se régénérer, c’est-à-dire s’affranchir de l’igno­
rance, de la concupiscence et de l’esclavage, et graviter 
sans cesse vers le rétablissement de Vétat primitif ? C’est 
là le but ultérieur de tous ses travaux ; c’est là cet âge 
d’or dont le souvenir se conserva chez tous les peuples 
avec le double caractère de regret et Xespérance^ et que 
le mythe antique exprima d’une manière si naïve et si 
touchante, par le symbole de la boite de Pandore. Grandir, 
pourl’humanité, c’est donc encore recomposerpeu à peu 
l’unité sociale primitive, en sorte que le genre humain 
redevienne une seule famille et comme un seul homme, 
en qui tout soit un, croyance, amour, action, parole. 
Commencer cette réunion, c’est l’œuvre du temps, la 
consommer sera le partage de l’éternité. Nous révéler les 
moyens, constater les progrès de ce travail sublime, telle 
est la véritable tâche de l’histoire.

400



DANS L ’ÉDUCATION. J 01
Appliquons ces principes. Une triple unité, avons-nous 

dit, futrompue par la faute originelle. Mais avant de songer 
au rétablissement de l'unité de croyance et d’amour, il 
fallait ressusciter, comme moyen nécessaire, l’unité 
extérieure. Or, à peine la révolte qui jeta la division entre 
le ciel et la terre fut-elle consommée, que la haine et la 
défiance descendirent au cœur de l’homme, et de toutes 
parts élevèrent des murs de séparation. Entre ces limites 
plus ou moins resserrées vivaient, dans un isolement 
farouche, les peuples antiques. Il faut cependant qu’ils 
en sortent: Dieu parle. A sa voix, la guerre s’allume, les 
peuples se heurtent, le vainqueur étend sa puissance sur 
le vaincu, une barrière est renversée, D’autres guerres 
se succèdent, les empires Lombent et font place à d’autres 
empires, l’unité s’agrandit; les Assyriens, les Mèdes, les 
Perses, les Grecs s’absorbent tour à tour et préparent les 
voies à la grande unité romaine.

Ainsi, avant la venue du Messie, le travail providen­
tiel est en quelque sorte tout extérieur. Tandis que la 
surface de la terre est perpétuellement agitée, l'igno­
rance, la concupiscence, l’esclavage régnent en paix ; 
Dieu semble ne pas y songer : le temps de guérir ces 
maux n’est pas encore venu.

Enfin, après quatre mille ans, le sol est aplani ; l’aigle 
de César a vaicu ; l’univers sommeille à l’ombre de ses 
ailes : l’unité visible est rétablie. Tel est le centre vers 
lequel convergent tous les événements antérieurs au 
Christ. Impossible à qui refuse de les envisager sous ce 
point de vue, de débrouiller le chaos, et d’avoir la clef 
des révolutions perpétuelles du monde antique. Mais 
aussi avec cette seule donnée, voyez comme tout s’ex­
plique, tout se coordonne, tout s’agrandit, tout paraît



102 DU CATHOLICISME

digne de la haute sagesse qui dirige l’homme à sa fin. Si 
un grand capitaine gagne des batailles, si des couronnes 
tombent de la tète des rois, si des alliances se contrac­
tent, l’œil n ’y voit plus de simples jeux de la fortune, ou 
l’effet des passions humaines : il y découvre le progrès 
successif d’une immense régénération. Tout pour l’em­
pire romain, l’empire romain pour l’unité, l’unité pour 
l’homme, l’homme pour le Christ, le Christ pour Dieu.

Cependant le genre humain n’est régénéré qu’à moitié. 
A l’unité extérieure doit se joindre l’unité plus belle en­
core de croyance et d’amour. C’est ici la seconde période 
de l’histoire générale, et comme la seconde tâche de la 
Providence et de l’humanité.

De la prédication évangélique date une nouvelle ère 
sociale. Le christianisme a posé le principe de l’unité com­
plète. Les apôtres le propagent et le développent : jusqu’à 
leur consommation finale, les siècles futurs en déduiront 
successivement les conséquences. Ainsi défendre, trans­
mettre, appliquer le principe évangélique de l’unité de 
croyance et d’amour, et par conséquent de liberté, telle 
est, depuis l’Evangile, la tâche de l’humanité. Ici l’action 
divine semble changer de rôle. Au lieu qu’avant le chris­
tianisme elle n’atteignait en quelque sorte que la surface, 
elle porte maintenant sur le fond même de l ’humanité. 
Et s’il faut voir l’histoire du monde ancien dans les 
événements politiques, il faut étudier celle du monde mo­
derne dans ses doctrines.

Ainsi, de même qu’avant Jésus-Christ tout se faisait 
pour le rétablissement de l’unité extérieure ou politique, 
de même, après le Messie, tout se fait pour le maintien 
et le développement de Funité intellectuelle et morale, 
par conséquent pour la vraie liberté. Avant Jésus-Christ,



DANS L ’ÉDUCATION. 103
tout pour Rome païenne ; après Jésus-Christ, tout pour 
Rome chrétienne.

Rendue à ses trois unités primordiales, l’humanité se 
trouve dès lors représentée par l’Eglise catholique.Làtout 
est un : unité de croyance, unité d’amour, unité d'action, 
unité de langage, unité de famille. Tout ce qui existe en 
dehors représente à quelques degrés le monde ancien, le 
monde déchu et non régénéré. L’histoire de l’Église, tel 
est donc le centre, l’axe, le phare de l’histoire moderne.

Les hommes qui se sont élevés au-dessus de la foule 
par la puissance de l’épée ou par l’ascendant du génie ; 
les institutions, les entreprises, les découvertes ; en un 
mot tout ce qui s’est fait chez les peuples modernes, 
doit être expliqué, apprécié, jugé d’après la nature de ses 
rapports et de ses résultats relativement à l’Église. Rien 
de plus facile dès lors que d’expliquer le grand fait qui 
domine ou plutôt qui résume toute l’histoire moderne, 
je veux dire l’interminable lutte du pouvoir temporel 
contre le pouvoir spirituel : c’est le monde antique aux 
prises avec le monde nouveau ; c’est l’homme déchu 
faisant de persévérants efforts pour ressaisir son sceptre ; 
c’est la chair frémissant contre l’esprit qui la tient sous 
le joug ; en un mot, c’est le principe de désunion s’effor­
çant d’altérer le principe d’union, sacré roi du monde 
par le christianisme.

Pour résumer en quelques mots toute cette philoso­
phie de l’histoire, nous comparons, fondés sur l’analogie 
des lois divines, la régénération de l’homme à sa création : 
c’est, en effet, le même œuvre accompli sur deux échelles 
différentes, car le genre humain n’est que l’homme en 
grand. Or, au commencement, Dieu prit de la terre, et, 
après l’avoir pétrie de ses mains toutes-puissantes, il fit



4 0 4 DU CATHOLICISME DANS l ’É D U C A TIO N .

un corps. Le céleste ouvrier souffla sur son ouvrage, et 
l’homme fut.

Ainsi, pour réparer cette magnifique création, il a 
commencé de même par rétablir le corps, puis il a 
soufflé de nouveau le souffle de vie, et l’homme a reparu 
ce qu’il fut au premier jour. Voilà tout l’ordre, tout le 
mystère de l’action providentielle sur l’humanité ; voilà 
to u tl’homme et toute la philosophie de l’histoire.

Remarquons, en finissant, que l’Orient et l’Occident 
concoururent chacun à sa manière à l’accomplissement 
de ce grand œuvre.

L’Occidenta formé le corps ; c’est de l’Orient que l’âme 
est venue. C’est dans l’Occident que fut placé le principe 
et le centre du mouvement vers l’unité politique ; c’est 
de l’Orient qu’est parti le souffle divin, principe de l’u ­
nité intellectuelle et morale. Cette remarque nous amène 
à ce résultat, que tout a été régénéré par le Christ et pour 
le Christ, comme tout avait été fait par lui et pour lui ; 
qu’il était le roi du monde antique, comme il l’est du 
monde moderne



CHAPITRE XI

SUITE DU CHAPITRE PRÉCÉDENT

Le globe, lancé dans l’espace, obéit à un double mou­
vement : le mouvement de rotation, en vertu duquel il 
tourne perpétuellement sur lui-même, et le mouvement 
de projection, qui, formé de la succession continue des 
mouvements du premier genre, porte le globe à son but 
ultérieur. Ainsi en est-il de l’humanité. En effet, quoique 
immortelle, l’humanité se renouvelle sans cesse. Per­
sonne morale, chaque jour elle meurt et toujours elle 
vit. La somme totale de son existence se compose de la 
vie partielle de chaque peuple et de chaque génération. 
Roulant perpétuellement sur eux-mèmes, ceux-ci gran­
dissent, s’effacent, se succèdent, et, de cette succession 
jamais interrompue, se forme le progrès général de l’hu­
manité vers son terme final.

De là, ces phases diverses et périodiquement sembla­
bles, qui distinguentia vie des peuples et des sociétés. 
Or, pas plus que le mouvement général, ces évolutions 
particulières ne sont abandonnées au hasard ; une loi 
divine, immuable y préside : notre tâche actuelle est de 
la constater, et par là, de pénétrer dans ce développe­
ment interne des nations, dont la connaissance est une 
partie intégrante de la science historique.



106 DU CATHOLICISME

Le genre humain n’est que l’homme en grand. Or, 
suivant la pensée de saint Thomas, consacrée par les 
âges, on peut raisonner de la communauté comme de 
l’individu. Emparons-nous de cette donnée féconde, et, 
dans le développement individuel, étudions le développe­
ment social.

La vie de l’individu se divise en différents âges : durant 
l’enfance, l’homme est circonscrit dans l’enceinte de la 
famille ; ses goûts, ses habitudes, sa parole, portent le 
caractère de la candeur et de la simplicité ; son père est 
pour lui pontife et roi, règle de foi et règle d’action. Cet 
âge est celui de la mémoire, tout s’y raconte ; les sens 
dominent, la parole est une.

Le premier développement accompli par la révéla­
tion domestique, l’enfant sort des limites du foyer pa­
ternel et va chercher dans une société plus étendue de 
quoi satisfaire à ses besoins nouveaux. C’est alors 
que, sous l’influence d’une révélation plus développée, 
tout prend en lui une autre physionomie; ses idées 
s’agrandissent, ses affections se modifient, ses traits se 
dessinent avec plus de force, ses goûts changent. De 
naïve et d’aimable qu’elle était, sa parole devient 
franche et généreuse, tour à tour soucieuse comme sa 
pensée, volage comme son cœur, ardente comme son 
imagination.

Cependant les liens de la famille se relâchent en s’é­
tendant : le père continue d’être chef temporel, mais non 
chef religieux. Le pouvoir cesse d’être un, parce qu’à 
cette époque le dualisme commence à se faire sentir. Le 
développement de l’être spirituel, qui tend à dominer 
l’organisme, établit dans l’homme un équilibre de forces 
contraires, et amène cette rivalité terrible entre la chair



DANS L’ÉDUCATION.

et l’esprit d’où dépend le sort de l’individu 1 2 * 4 * * *. Si l’esprit 
triomphe, l’homme avance ; s’il succombe, l’homme 
rétrograde ; c’est l’âge des passions, de la poésie, de 
la musique et des arts. L’imagination domine : trou­
vant deux hommes en lui, l’adolescent parle deux 
langues8.

Grandissant toujours à mesure qu’il avance, le jeune 
homme entre dans un âge nouveau, âge de penser et 
d’agir. Ici encore une nouvelle transformation s’opère 
dans son être physique, intellectuel et moral. Le pouvoir 
tend de nouveau à l’unité, car le règne du dualisme est 
sur son déclin, Si, dans la lutte de l’adolescence, c’est 
l’esprit qui a triomphé, les deux pouvoirs se résument 
dans le pouvoir religieux, seule autorité légitime de l’in­
telligence affranchie. Si, au contraire, c’est la chair qui 
a vaincu, l’égoïsme domine. Dans cet âge, la parole re­
devient une, et trahit celui des deux principes qui triom­
phe. Le goût de la philosophie remplace l’amour des arts : 
l’homme calcule etraisonne.

Tel est le rapide aperçu du développement individuel. 
L’éducation de chaque peuple, du genre humain lui- 
même, n’est que ce même développement accompli sur 
une plus vaste échelle. L’observateur attentif y retrouve 
et ces différents âges et ces phases diverses, thermo-

107

1. Cette observation nous fait comprendre tout ce qu’il y a de justesse 
et de profondeur dans cet oracle de l’Écriture .* Proverbium est : adolescens 
juxta  viam suam, etiam cum senuerit, non recedet ab ea, Prov. xxn, 6.

2. Le dualisme du langage consiste dans la différence de signification
que l’homme attache aux mômes mots, selon qu’il vit sous l’empire de
l’esprit ou sous l’empire de la chair. Les mots bien, mal, bonheur,
malheur, par exemple, ont, dans là bouche du chrétien, un sens tout autre
que dans la bouche de celui qui ne l’est pas c’est-à-dire pour qui le
présent est tout et l’avenir n’est rien. U en est de même de la langue tout
entière.



108 DU CATHOLICISME

mètres infaillibles de leur durée, de leur existence et 
de leur avancement dans la voie du progrès.

En effet, jetez vos regards sur la face du monde. Au 
commencement, que voyez-vous ? Là-société domestique, 
le gouvernement patriarcal, le sacerdoce et l’empire 
réunis dans le chef de la famille. Les sens dominent dans 
les habitudes, dans les arts, dans les lois, et jusque dans 
la religion. L’innocence et la simplicité caractérisent cette 
époque ; tout s’apprend par tradition : c’est l’âge de la 
mémoire et de l’unité du langage. Homère et Moïse en 
sont les historiens avant Jésus-ChrisL : après, les chroni­
queurs du moyen âge.

Le temps marche, les tribus primitives se développent ; 
les liens de famille se relâchent en s’étendant ; le pou­
voir cesse d’être concentré, au moins quanta l’exercice, 
dans les mains d’un seul : il y a un chef du sacerdoce et 
un chef de l’empire. De domestique, la société devient 
nationale. Dans cette nouvelle transformation, le dua­
lisme se développe et se révèle par une lutte sans cesse 
renaissante, parla division du langage, expression des 
deux puissances rivales. Chez les peuples antérieurs au 
Christ, la chair obtient un horrible triomphe. La langue 
de l'esprit ou la langue religieuse altérée, mutilée, ne se 
parle plus dans la société : elle est renfermée dans l’inté­
rieur des temples. Partout l'intelligence perd du terrain 
et retombe sous le joug de l’organisme. Elle y eût péri 
sans le christianisme qui vint à son secours ; car la lutte 
du dualisme, qui peut être fatale pour chaque peuple, 
chaque individu pris à part, ne saurait l’être pour l’hu­
manité. Dieu veille sur ses destinées, et assure à l’esprit 
un triomphe plus ou moins tardif, mais toujours infail­
lible.



DANS ^ÉDUCATION.

Par la délivrance de l’esprit, le christianisme introduit 
le genre humain dans son âge parfait. La société uni­
verselle commence : magnifique retour à l’état primor­
dial, elle en porte tous les caractères : l’unité de croyance 
et d’amour, l’unité de famille, l’unité de langage, la li­
berté chrétienne : l’esprit régénéré triomphe. Sa langue, 
c’est-à-dire la langue religieuse, devient la langue de la 
société. L’unité de pouvoir ressuscite : une triple cou­
ronne brille sur la tête du représentant auguste de la so­
ciété universelle. Père, roi, pontife, image de Dieu, type 
du genre humain, il résume en lui tous les pouvoirs, 
tous les âges, toutes les sociétés.

C’est ainsi que l’intelligence, secourue à temps par le 
christianisme, avait triomphé de la chair. Reconnu, con­
sacré par les institutions de tous les peuples de l’Europe, 
son règne remplit la période si décriée et pourtant si 
imposante du moyen âge. Alors la langue est toute reli­
gieuse, parce que la pensée religieuse domine. Là, cha­
que événement, chaque loi, chaque monument constate 
la haute prépondérance de l’homme moral sur l’homme 
physique ; là, tout ressortit au tribunal de la religion, 
reine et régulatrice suprême de la société ; là, par con­
séquent, l’humanité, dans ses véritables conditions de 
progrès, marchait sûrement au terme de la perfection.

Tel était l’état de l’Europe, lorsque des circonstances 
à jamais déplorables vinrent jeter violemment la société 
hors de ses voies, rompre l’unité, rétablir le dualisme, 
et préparer un insolent mais passager triomphe à la chair 
sur l’esprit. Nous arrivons à la fin de la lutte, au moment 
où, après une terrible et dernière tribulation, l’orga­
nisme, de nouveau vaincu, cédera à l'intelligence le 
sceptre qu’il avait usurpé ; où la langue sociale redevien-

109



1 1 0 DU CATHOLICISME

dra religieuse ; où l'unité chrétienne, affermie, déve­
loppée par la longueur et l’acharnement du combat, 
reparaîtra brillant d'un éclat nouveau : cela ou la fin.

Après avoir, autant qu’il était en nous, dévoilé la na­
ture et les progrès de la régénération humaine, il nous 
reste à dire un mot sur le moyen choisi de Dieu pour 
faire accomplir à l’humanité sa mission terrestre. Si donc 
vous demandez à l’oracle qui ne trompa jamais ce que 
c’est que le genre humain, il nous répond que le genre 
humain est un soldat1. Si maintenant vous promenez vos 
regards sur toute la suite de son existence, que voyez- 
vous? un phénomène mystérieux, formidable, dominant 
toutes les époques et tous les mondes, et ce phénomène 
c’est la guerre. Si vous descendez au fond de vous-même, 
si vous pénétrez les secrets de votre nature, que trouvez- 
vous, sinon un dualisme terrible, principe fatal d’une 
lutte éternelle? La guerre, telle est donc la vie, la con­
dition de l'homme ici-bas, l’agent redoutable, sous l’in­
fluence duquel se régénèrent les fils d’Adam. Elle est 
donc toute providentielle dans ses causes aussi bien que 
dans ses résultats, et, sous toutes ses faces, indispen­
sable au rétablissement de l’état primitif.

Déjà nous avons vu comment la guerre matérielle ou 
politique provoque la réunion des peuples en une seule 
famille. A ce que nous avons dit sur ce point, nous n’a­
jouterons que les considérations suivantes. Ce n’est pas 
seulement la réunion des peuples primitivement hostiles 
que la guerre prépare. Souvent la crainte du danger 
fait contracter des alliances avec les peuples voisins ; la 
mêlée devient de plus en plus générale, et bientôt la vo-

1. « Militia est vita hominis super terram. » Job. vn, 1.



DANS L’ÉDUCATION. H I

lonté de tous se perd dans la volonté du vainqueur; 
quelquefois même sa parole devient la parole commune, 
parce qu’en effet sa pensée triomphe, pas immense vers 
la résurrection de la grande famille humaine.

Qui ne voit, d’après cette unique donnée, tout ce qu’il 
y eut de providentiel dans les guerres d’Alexandre ? elles 
formèrent des relations éternelles entre l'Europe et 
l’Asie ; dans les guerres d’Annibal ? elles mirent pour 
toujours l’Afrique en communication avec l’Europe ; 
enfin, dans les guerres des Romains ? elles nivelèrent le 
sol, anéantirent toutes les nationalités, imposèrent la 
pensée et la parole romaine au monde entier, et prépa­
rèrent immédiatement la société universelle \

La guerre intellectuelle n’est pas moins dans l’ordre 
de la Providence. C’est par la lutte que les intelligences 
se fortifient. Laissez-les s’endormir dans la paix, et bien­
tôt, tombées dans l'engourdissement, elles iront s’affai­
blissant de jour en jour, et la vérité, principe de leur 
vie, ne tardera pas à disparaître, étouffée par le principe 
d’erreur qui nous travaille. Telle est la raison et le sens 
profond de ce mot de l’Apôtre : Il faut qu'il y ait des hé­
résies 1 2 ; oui, il le faut, parce que c’est du choc des opi­
nions que naît la lumière ; il le faut, pour mettre dans 
tout leur éclat non seulement les vérités religieuses, 
mais aussi les vérités politiques, scientifiques et litté­
raires ; en un mot, il faut qu’il y ait lutte dans le monde

1. Le même phénomène delà guerre se reproduit dans l'ordre phy­
sique : « L’homme est destiné à lutter contre le3 forces de la nature, à 
les dompter, à les vaincre ; si, durant cette lutte pénible, il veut prendre 
quelque repos, c’est lui qui est dompté, qui est vaincu ; il cesse en quel­
que sorte d’être une créature intelligente et morale. » Ballanche, Paling* 
t  I, préf., p. 12.

2. » Oportet et hæresesesse. » I, Cor. n, 19.



DU CATHOLICISME

intellectuel comme dans le monde extérieur, parce que 
l’intelligence aussi bien que le corps doit se régénérer, 
et que l’agent régénérateur, c’est la guerre.

Ici encore voyez les suites du combat. L’hérétique, 
et nous prenons ce mot dans son acception la plus 
étendue, est bientôt confondu. L’erreur passe comme 
une vaine fumée, et la vérité mieux connue, mieux éta­
blie, entre en reine dans les esprits, et provoque un 
nouveau développement. Ouvrez l’histoire à toutes ses 
époques critiques, vous y trouverez la confirmation 
éclatante du fait que nous signalons. Il n’en peut être 
autrement, car dans cette lutte il n’est pas à craindre 
que la vérité succombe, et qu’au lieu de progrès il y 
ait rétrogradation.

Effet et châtiment d’une lâcheté coupable, ce malheur 
ne peut menacer que l’individu ou un peuple à part. 
Alors cet individu ou ce peuple est condamné à perdre 
la vérité qu’il n’a pas voulu défendre. Mais comme l’hu­
manité elle-même ne peut être condamnée, parce qu’il 
estabsurbe de supposer une lâcheté universelle, la guerre 
des intelligences tourne infailliblement à son avantage, 
et lui fait faire un pas en avant, et ce pas est toujours 
en raison directe de l’importance et de la longueur du 
combat.

La preuve éclatante de ce que nous disons est ce phé­
nomène admirable, reproduit chaque fois que des vé­
rités générales, c’est-à-dire qui intéressent l’humanité 
tout entière, sont attaquées ; savoir, l’apparition simul­
tanée de l’agresseur et du défenseur victorieux de la 
vérité.

Née des mêmes causes, coordonnée au même but, 
nécessaire au même titre, la guerre morale, c’est-à-

1 1 2



DANS L’ÉDUCATION.

dire le combat de l’amour inférieur contre l’amour su­
périeur, du mal contre le bien, produit les mêmes ré­
sultats providentiels. Tel est aussi le sens et la raison 
de cette autre parole non moins profonde : Il faut qu'il 
y ait des scandales 4. Oui, il le faut, pour que la guerre 
réveille et ranime sans cesse l’amour supérieur que la 
paix endort et fait languir ; il le faut, afin qu’il y ait 
mérite et récompense ; il le faut, parce que telle est la 
nature de l’homme, tout à la fois méchant et bon, être 
double et composé ; il le faut, parce que le cœur, comme 
l’homme tout entier, doit avancer les armes à la main, 
et grandir, en marchant de conquêtes en conquêtes. Ici 
encore considérez le résultat de la lutte. La voix pu­
blique a bientôt fait justice du scandaleux ; le crime 
passe, et la vertu, mieux aimée parce qu'elle a été per­
sécutée davantage, provoque un nouveau développe­
ment de l’amour supérieur. Pas plus que la guerre 
intellectuelle, la guerre morale ne peut être fatale à l’hu­
manité ; la preuve éclatante est l’apparition simultanée 
du crime et delà vertu expiatrice, du coupable et de l’in­
nocente victime.

Depuis l’établissement du christianisme, c’est-à-dire 
depuis que l’histoire et les lois de l’humanité sont mieux 
connues, cette vérité peut se toucher au doigt. A partir 
du Saint des Saints, delà victime par excellence, le pas­
sage sur la terre des héros chrétiens, la naissance des 
ordres religieux, les grandes expiations sociales corres­
pondent rigoureusement aux jours critiques de l’ordre 
moral, et sont pour lui l’aurore d’une gloire nouvelle.

En résumé, le genre humain est un être déchu qui

113

1. Necessè est enim ut veniant scandala. Matth,, xviii, 7.
8



PU CATHOLICISME

se régénère. Image de Dieu, il tend à une triple unité. 
La guerre est le moyen organique de la loi régénératrice. 
Dans l’ordre moral, le crime n’a pour résultat définitif 
que le développement de la vertu contraire ; dans l’ordre 
intellectuel, l’erreur ne s’élève que pour affermir la vé­
rité correspondante ; et dans l’ordre politique, la division 
n’a lieu que pour préparer l’union des peuples. Gomme 
le genre humain, chaque peuple, chaque homme, et sur­
tout les hommss supérieurs, ont une mission guerrière. 
Généraux des deux camps ennemis, vainement ils com­
battent pour une double cause ; sous l'influence régéné­
ratrice de l’action divine, leurs efforts ont pour résultat 
identique le perfectionnement de l’humanité. Nous ini­
tier et en quelque sorte nous faire assister à ce dévelop­
pement successif de Fhomme en Dieu, et par là ouvrir 
à notre esprit, à notre cœur, une source inépuisable de 
la plus belle, de la plus consolante philosophie: telle est, 
nous le répétons, la véritable tâche de l’histoire.

Il nous reste à parler du corps de l'histoire, de l’étude 
et de l’enseignement des faits.

Or, avons-nous dit, le genre humain est un homme ; 
l’histoire est sa biographie. Il faut donc prendre l’homme 
à sa création, le suivre dans ses différents âges, sous les 
divers climats qu’il a successivement habités. L’histoire 
se développe avec lui ; il n’y a pas deux marches possi­
bles. Il n’y a non plus qu’un seul moyen d’apprendre 
l’histoire, c’est le récit et la lecture.

L’expérience démontre que les enfants apprennent 
avec répugnance les «fériés historiques qu’on met entre 
leurs mains, et qu’ils en retirent très peu de fruit, soit 
parce qu’ils oublient facilement ce qu’ils n’ont étudié 
qu’avec dégoût, soit surtout parce qu’ils ne trouvent dans

114



DANS L’ÉDUCATION.

ces classiques aucune idée complète. Comment concilier 
ce fait, que l’observation rend incontestable, avec cet at­
trait puissant que manifeste l’enfance pour les études 
historiques? Voici, ce nous semble, la cause de cette con­
tradiction : ce qui fait le charme de l’histoire, ce qui parle 
surtout aux deux grandes facultés de l’enfance, la mé­
moire et l’imagination, le détail, les situations, le pitto­
resque des événements, tout ce dramatique ensemble de 
circonstances, est forcément retranché des abrégés.

Indiqués plutôt que racontés, hérissés de dates et de 
noms propres, les faits, loin d’offrir un délassement, un 
attrait à l’enfant, ne lui présentent qu’un nouveau labeur 
aussi ingrat, aussi rebutant que l’étude des règles, des 
exceptions et des minuties grammaticales. Bons pour 
ceux qui savent déjà, les abrégés sont un contresens 
entre les mains de celui quine sait pas encore ; ils suppo­
sent des connaissances antérieures, sans lesquelles sou­
vent même ils sont inintelligibles.

Qu’on fasse donc lire de grandes histoires, mais 
qu’on ait soin d’en éloigner tout ce qui pourrait porter 
atteinte à l’innocence; qu’on oblige l’élève à en donner 
l’analyse de vive voix ou par écrit : cet abrégé-là lui 
sera véritablement utile. Placé sous les yeux d’un maître 
éclairé, à combien d’observations et de remarques pré­
cieuses ce travail ne donnera-t-il pas lieu? quel moyen 
plus facile de fixer constamment, suivant son âge et sa 
capacité, l’attention de l’élève sur les deux points sui­
vants, qui résument à eux seuls tout le fruit des études 
historiques ; savoir, l’action régénératrice de la Provi­
dence, et la constatation de l’ordre de foi sur les vérités 
les plus importantes, les vérités religieuses, bases de 
toutes les autres.

11S



116 BU CATHOLICISME DANS L’ÉDUCATION.

Par là, l’histoire, ramenée à son véritable esprit, sera 
pour lui, non seulement la science de l’homme, mais 
encore la science de Dieu. Ainsi satisfera-t-elle aux con­
ditions fondamentales du développement humain. Nous 
n’avons pas besoin de dire, qu’incapable par lui-même 
d’étudier l’histoire selon les règles que nous avons éta­
blies plus haut, l’enfant ne peut attendre de progrès 
que des soins continuels d’un maître habile, conscien­
cieux et dévoué.

On ne trouvera point ici de chapitre à part sur la 
chronologie ni la géographie : l’étude de ces sciences 
découle de celle de l’histoire.



CHAPITRE XII

ENSEIGNEMENT DE LA LITTÉRATURE

Si les individus dont la vie, marquée au coin de la 
médiocrité, s’écoule dans la sphère étroite des actions 
communes, nous sont assez connus par les révélations 
générales de l’histoire, il est aussi des hommes éminents 
qui méritent une mention et, pour ainsi dire, une révé­
lation particulière. Tels sont ces personnages que la 
langue de tous les peuples nomme immortels, En effet, 
ils se survivent dans la plus noble partie d’eux-mêmes. 
Êtres privilégiés que la Providence suscite dans leur 
temps pour représenter devant la postérité les généra­
tions auxquelles ils ont appartenu ; interprètes des 
siècles que la mort a rendus muets ; organes étemels 
de la vérité et de l’erreur dont ils furent les adversaires 
ou les champions, ils résument l’histoire de l’esprit 
humain tel qu’il s’est produit à ses différents âges, sous 
l’influence diverse des doctrines, des climats et des évé­
nements, avec les perfections et les défauts qui consta­
tent son inaltérable identité : c’est donc une nécessité 
que le jeune homme entre en communication avec eux ; 
c’est dans cette vue qu’il a d’abord étudié leur langue. 
Il lui reste maintenant à former avec eux des relations



118 DU CATHOLICISME

qui, de jour en jour, devront être plus familières et plus 
fréquentes.

Or, c’est à la littérature, bien comprise, de satisfaire 
à cette nécessité nouvelle, et d’introduire l’adolescent 
dans l’auguste sénat des hommes immortels de tous les 
pays et de tous les âges. Il est donc dans la littérature 
une partie historique. Cette partie est d’autant plus im­
portante, qu’elle peut seule, en expliquant la mission 
du génie, donner l'intelligence parfaite de ses monu­
ments. Mais pour la remplir, il faut mieux qu’une no­
menclature sèche et stérile, long tissu de dates et de 
noms propres.

Nous voulons des notices tout à la fois historiques et 
philosophiques assez développées pour donner une con­
naissance suffisante de chaque personnage, et aider la 
mémoire en rattachant l’enseignement à des faits. Sans 
doute ce travail n’a pas toujours été négligé ; mais il 
faut en étendre la sphère. Le temps est passé où l’on 
croyait que le savoir et le génie, l’éloquence et le bon 
goût n’avaient jamais habité que dans les étroites limites 
de la Grèce et de l’Italie. D’ailleurs, las d’avoir été si 
souvent le jouet des rêveries de la raison individuelle, 
les hommes d’aujourd’hui veulent des résultats, et par 
conséquent des enseignements généraux, c'est-à-dire 
incontestables, en littérature comme en philosophie.

Qui dira de combien d’erreurs et de préjugés cette 
longue manie, cette idol àtri que habitude de n’admirer 
et de ne présenter à l’admiration de l’Europe chrétienne 
que les païens d’Athènes et de Rome, a été la source 
fatale, depuis ce qu’on est convenu d’appeler la renais­
sance des lettres en Occident ? Mais nous aurons, dans 
la suite, occasion de nous étendre davantage sur ce



DANS L ’ÉDUCATION. 119
point essentiel. C’est donc un devoir sacré de montrer 
le génie s’allumant au foyer de la foi catholique d’un 
feu plus pur qu’aux autels de Jupiter, parlant toutes 
les langues, habitant tous les climats, et vivant à tous 
les âges du monde.

Nous remarquerons en passant que l’histoire de la 
parole, comme celle de la pensée, c’est-à-dire l’histoire 
de la littérature comme celle de la philosophie, offre 
deux époques bien distinctes, tant avant qu’après Jésus- 
Christ : l’époque de synthèse, où la religion dominait la 
société et inspirait le génie ; l’époque d’analyse, où le 
criticisme, dissolvant les antiques croyances, bannissait 
Dieu du monde, et ne laissait à l'homme d’autre enthou­
siasme que celui de la passion.

Ce n’est point assez d’avoir fait connaître par leurs 
noms et leur vie les rois de la parole, il faut de plus les 
révéler par leurs œuvres. Outre les notions historiques, 
dans lesquelles il sera, comme on voit, très facile d’a­
border les plus hautes questions, le cours de littérature 
doit comprendre l’analyse plus ou moins étendue des 
monuments de l’esprit humain. Toutefois cette analyse 
ne doit avoir lieu que pour les ouvrages dont il est im­
possible à l’élève de prendre, parla lecture,une connais­
sance complète ; car notre pensée est qu’il doit lire 
beaucoup, et surtout les grandes compositions ancien­
nes et modernes. Cet exercice est la vie de toutes les 
facultés. Ouvrant à l’adolescent toutes les sources du 
savoir, l’analyse et la lecture sont donc le moyen néces­
saire et infaillible d’une érudition solide et variée.

Malheureusement cette ressource est méconnue dans 
un grand nombre d’établissements. Que dis-je? elle y est 
frappée d’une sorte de proscription. Aussi voyez corn-



120 DU CATHOLICISME

bien de jeunes gens, pleins d’ardeur et de bonne volonté, 
arrêtés tout à coup au sortir du collège, et condamnés 
à végéter dans une éternelle enfance, faute de savoir où 
puiser de quoi alimenter cette soif de science qui les 
dévore et chercher les connaissances nécessaires pour 
fournir une noble carrière ! Combien d’autres, plus mal­
heureux encore, perdus pour la société, perdus pour la 
religion, parce que, dans leur inexpérience, ils vont 
chercher la vie à des sources empoisonnées, martyrs 
d’une cruelle erreur et d’une imprévoyante éducation !

Ce signalement exact et sévère du corrupteur, cette 
indication consciencieuse du bien et du mal moral, litté­
raire, philosophique, est donc la condition essentielle 
d’un cours de littérature catholique. Impossible autre­
ment qu’il soit ce qu’il doit être, religieux dans son esprit, 
universel dans son objet. Oh ! qu’il aura bien mérité de 
la jeunesse, des familles, de la société, de la religion et 
de la science, le maître vertueux qui, avec une noble 
indignation, aura su flétrir toutes ces productions fan­
geuses où s’éteignent également le flambeau de la foi 
et la flamme du génie.

Un autre devoir, non moins important pour lui, c’est 
de faire soigneusement connaître les ressources que 
peuvent offrir les différents ouvrages pour le dévelop­
pement et la preuve de telle ou telle vérité. C’est un 
moyen précieux de faciliter au jeune homme l’accom­
plissement de la mission que la Providence lui confia en 
le plaçant sur la terre. Car, qui ne le sait ? chacun de 
nous est né pour défendre, cultiver et transmettre quel­
qu’une des vérités, quelqu’une des lois dont l’ensemble 
compose l’héritage du genre humain. A la connaissance 
et à l’accomplissement de cette noble vocation est at-



DANS l ’ÉDUCÂTION.

taché, pour les peuples comme pour les individus, le 
bonheur et la gloire de la vie du temps et de l’éternité.

On le voit, chacune des lignes que nous venons de 
tracer révèle la pensée dominante en nous défaire delà 
littérature un puissant moyen d’érudition et de dévelop­
pement pour toutes les facultés.

Puissionsmous être compris ! Puisse la raison triom­
pher de la routine, et arracher cette parîie si belle de 
l’enseignement à l’inutilité et au pédantisme qui, dans 
la plupart des établissements actuels, ont fait de la rhé­
torique un véritable chef-d’œuvre de ridicule et de pué­
rilité !

Il est temps de donner à cette science une allure plus 
franche, un caractère plus viril en harmonie avec le sé­
rieux et les besoins de notre époque. « Autres temps, 
» autres mœurs. Héritiers d’une longue suite d’années 
» paisibles, nos heureux devanciers ont pu se livrer à 
» des discussions purement académiques, qui prouvent 
» encore moins leur talent que leur bonheur. Mais nous, 
» restes infortunés d’un grand naufrage, nous n’avons 
» plus ce qu’il faut pour goûter un calme aussi parfait. 
» Nos idées ont pris un cours différent. L’homme a rem- 
» placé en nous l’académicien, et, dépouillant les lettres 
>> de ce qu’elles peuvent avoir de futile, nous ne les 
» voyons plus qu’à travers nos puissants souvenirs et 
» l’expérience de notre adversité... Quoi ! l’écrivain pas- 
» sera une vie frivole à s’occuper de chicanes grammatica- 
» les, déréglés de goût, de petites sentences littéraires ; 
» il vieillira dans les langes de son berceau ; il ne mon- 
» trera pas, sur la fin de ses jours, un front sillonné par 
» de longs travaux, par de graves pensées, et souvent 
)> par de mâles douleurs, qui ajoutent à la grandeur

121



122 DU CATHOLICISME

» de l'homme ? Quels soins importants auront donc 
» blanchi ses cheveux? les misérables peines del’amour- 
» propre et les jeux puérils de l’esprit \  »

Travailler à faire de la littérature actuelle l’expression 
vraie des leçons terribles et des graves circonstances au 
milieu desquelles nous vivons, est encore l’unique moyen 
de la réhabiliter dans l’opinion. Car, il faut bien qu’on 
le sache, le nom de cette science, telle que nous l’ont 
faite les Isocratres poudrés et musqués du dix-huitième 
siècle, est devenu synonyme de frivolité, et le nom de 
rhéteur ne peut pas plus se prononcer aujourd’hui devant 
l’homme sérieux sans l’exciter à rire, que celui d’augure 
chez les derniers Romains.

Quel peut être, d’ailleurs, dans un siècle comme le 
nôtre, l’usage de cette vaine science qui, s’attachant 
principalement aux formes de la pensée, s’étudie à les 
disséquer, à les juger, et prétend, sur cette base frivole, 
établir le mérite et la réputation des ouvrages d’esprit? 
Étude misérable, propre seulement à énerver l’àme, 
dépraver le goût, et étouffer jusqu’au premier germe 
de la veritable éloquence ; bonne peut-être à former des 
sophistes et des rhéteurs à l’usage du Bas-Empire, tout 
au plus des orateurs académiques, espèce d’hommes sans 
conviction, sans vigueur, aux habitudes efféminées, aux 
doigts de roses, aux lèvres mielleuses, inhabiles à tout, 
si ce n’est à encadrer la servilité et la corruption dans 
des formules artistement travaillées.

De compositions, nous n’en avons dit mot jusqu’ici. 
Ne sont-elles pas cependant la partie essentielle d’un 
cours élémentaire de littérature ? n’est-ce pas le moment

b  Discours de réception de M. de Chateaubriand.



dans l ’éducation* 423
d’apprendre à écrire? Aces questions, voici notre ré­
ponse: Deux époques bien distinctes, avons-nous dit 
ailleurs, partagent la vie de l'homme; l’une dans la­
quelle îlreçoit, l’antre dans laquelle ïï transmet. Or, nous 
croyons que l’éducation tout entière appartient à la pre­
mière deces deux époques. La composition, c’est-à-dire 
la transmission, n'est point de cet âge ; ainsi elle ne doit 
occuper qu’une place bien secondaire dans un cours de 
littérature.

N'est-ce pas, en effet, intervertir l’ordre de la nature, 
et rendre un fort mauvais service à des jeunes gens dont 
les forces intellectuelles sont souvent bien moins déve­
loppées que les forces physiques, que de les obliger à se 
creuser la tête et l’imaginafion pour en tirer ce qui ne 
saurait y être encore à un degré suffisant pour être trans­
mis? Non; les pensées, les sentiments, cette surabon­
dance de vie, élément nécessaire de toute composition, 
ne sauraient leur appartenir qu’à la seconde période de 
leur existence : avant d'écrire, il faut avoir appris à 
penser.

Ici, nous ne craindrons point d’en appeler au juge­
ment de nos jeunes contemporains. En est-il un seul 
parmi nous qui, une fois entré dans le monde, et sen­
tant tout le vide de son éducation, n’ait amèrement re­
gretté ces précieux moments qu’on ne trouve qu’une fois 
dans la vie, perdus en essais malheureux de composi­
tions prématurées surdes sujets imaginaires et puérils? 
Pernicieux labeur dont le seul résultat incontestable fut 
l’exagération, c’est-à-dire le faux dans la pensée, le ro­
manesque dans le sentiment, le boursouflé dans le style 
et la dépravation du goût. Ah ! ce n’est point ainsi que 
les grandsmaîtres se formèrent àla véritable éloquence ;



DU CATHOLICISME

ils se nourrirent pendant de longues années de lectures 
et de méditations ; puis, lorsque le temps fut venu, l’a­
bondance de vie qui remplissait leur âme s’échappa en. 
traits de feu, et se revêtit, à leur insu, d’images fortes ou 
iraïves, terribles ou gracieuses.

Ici nous ne sommes que leurs historiens et les inter­
prètes de leurs propres pensées. Nous pourrions invo­
quer l’autorité d’un grand nombre d’entre eux, celle de 
l’orateur romain en particulier Bornons-nous à citer 
les paroles de l’éloquent auteur de l’lfcsat sur Findiffé­
rence: « Nourrissez longtemps votre esprit de l’étude 
» des grands modèles; pensez, méditez longtemps; 
» amassez dans le silence comme un trésor de faits, de 
» connaissances, de réflexions ; puis, si votre génie vous 
» sollicite d’écrire, livrez-vous tout entier et sans con- 
» trainte à ses inspirations ; c’est ainsi qu’on est élo- 
» quent; il faut que l’écrivain domine sa pensée et soit 
» dominé par ses sentiments2. »

Ainsi le vrai secret de former les jeunes gens à l’art 
d’écrire, c’est de les familiariser avec les grands mo­
dèles. Les plus habiles maîtres sont unanimes sur ce 
point3. Or, connaissez-vous un moyen plus sûr d’acquérir

124

!.. Foyas Gicér. de Oratore.
2. Pensées diverses.
L e célèbre Louis de Grenade pense de même : « Debet igitur (concio- 

■nator), priusquam boo munus (ooncionandi) attingat, varia et multiplici 
^ectione refertum pectus habere.... Qua in re vermiculos, quos bombyces 
appellamus, imitari debent, qui pluribus diebus nihil aliud faciunt quam 
arborum foliis corpora syginare ; deinde ubi in justam corporis magnitu­
dinem excreverint, serica fila die noctuque non desistunt. » Rhetor. lib. II, 
75. — Un peu plus loin, il s'exprime ainsi: a Non enim alia ratione 
dictum a veteribus esse credo ; poetam nasci, oratorem fieri, nisi quod 
f aculias illa praecipue naturae beneficio : haec vero studio, meditatione, 
assidua lectione, multa exercitatione et imitatione comparatur. » Ib., 77.

3. « Si ex consuetudine loquentium fiunt homines loquentes, cur ex



dans l ’éducation. 123
cette précieus-e familiarité avec le génie, que la lecture, 
l’étude, l’analyse, la paraphrasera traduction des chefs- 
d’œuvre qu’il nous a laissés ? La traduction surtout n’ap­
prend-elle pas tout à la fois à bien penser, à bien sentir 
et à bien rendre? Et n’est-ce pas dans ces trois choses 
que consiste toute l’éloquence, tout l’art d’écrire.

Mais qu’on se garde bien de donner à traduire des 
morceaux détachés, des harangues, des descriptions 
brillantes, toutes choses qui, présentées isolément, sont 
éminemment propres à corrompre le goût et à fausser 
les idées. Ajoutez qu’elles sont nulles pour la science. 
Quand donc viendra le jour où l’éducation, affranchie 
pour jamais de cette funeste habitude de tout analyser 
ou plutôt de tout disséquer, redeviendra synthétique, 
et, selon le vœu de Bossuet, ne présentera pour aliment 
aux facultés naissantes que des idées complètes ?

N’est-il pas encore à désirer qu’on laisse à chaque 
élève le soin de choisir l’auteur, le modèle de son goût, 
pourvu qu’il soit sans danger pour son innocence ? 
N’y a-t-il pas du despotisme et de l’absurdité à faire 
passer sous le même niveau, nourrir du même pain, et 
comme fondre dans le même moule, tant d’intelligences 
d’une portée, d’un caractère et d’une vocation si diffé­
rents ? Pour la traduction, même liberté que pour le 
choix de l’auteur ; qu’elle soit au gré de l’élève, ou une 
interprétation fidèle, ou une imitation, ou une para­
phrase
consuetudine eloquentium non fiant eloquentes ?» 3. Aug. lib IV. de Docte.

On connaît la maxime d’Horace :
Exemplaria græca

Nocturna versate manu, versate diurna.
Voyez aussi Gicér. de Oratore ; — Quintii, lib. II, c. 5.
1. Get utile exercice est ainsi expliqué par le père Jouvenci, Ratio dis-



126 DU CATHOLICISME DANS L ’ÉDUCATION.

11 est temps d’en finir ; depuis qu’elle est captive dans 
les étroites méthodes du jansénisme universitaire, 
l’éducation n’est plus le développement des facultés hu­
maines, elle en est la compression. Et cependant il faut 
bien le redire au siècle de la routine et du monopole, 
qui paraît l’avoir entièrement oublié, ce n’est que dans 
l’atmosphère de la liberté que l’homme vit e.t se déve­
loppe. Terminons en ajoutant que, pour faire un tra­
vail plus complet, par la traduction d’un ouvrage entier, 
plusieurs élèves pourraient utilement se réunir. L’adage 
antique est aussi vrai aujourd’hui qu’autrefois : Timeo 
doctor em unius libri.

cendi et docendi, o. I ,  art. 2, § 4 : « Ad imitationem quod attinet, quæ maxime stylum juvat, præstiterit locum aliquem, Ciceronis exempli causa, versare in sermonem vernaculum, quem, interposito spatio, convertas in latinum ; mox quod a te scriptum fuerit conferre cum ipso loco Tulliano atque ex illo emendarej, Sic facillime styli tui a Ciceroniano discrimen apparebit. Video hanc imitandi rationem plerisque magnas utilitates attu­lisse. Eadem ratio servabitur in oratorio stylo elimando. Conficies ana- lysim orationis Ciceronianæ vel partis alicujus illustrioris ex ea decerplæ: rationes, figuras, rudi quadam delineatione adumbrabis : hanc materiam postea tractabis tuo more, et osseam quasi, compagem carne sua vesties. Postremo tuum opus cum Ciceroniano comparabis, et quantum ab eo recedas intelliges. Sumi potest etiam locus aliqui segregius ejusdem Tullii, ac transferri ad aliud argumentum simile vel contrarium, utendo figuris iisdem, periodis, commissuris, transitionibus, toto denique ductu orationis ac filo, Ciceronem quasi vestigiis persequendo, mutatis tantum verbis ac sententiis. Ille, verbi gratia, Orat, in Pisonem, describit quis sit populus Romanus : regat multitudinem hominum seditione concitam, populum Romanum appellandum esse : similiter ostendas quis Christianus dicendus sit, quis nobilis, quis eruditus. Invehitur, Philippica i i , in Antonium, cui, Ciceronis ipsius consulatus non placebant, qui tamen summis viris pla­cuerunt : non placet Antonio consulatus meus ? Atplacuit Servilio itaimi- tare hunc locum in eos quibus non placent studia litterarum, quæ viris omnium aetatum et ordinum sapientissimis placuerunt. »
Id . Quintii., lib . x.



CHAPITRE XIII

DU ROMANTISME

Bien des gens seront tentés de sourire en nous voyant 
traiter sérieusement la question qui va nous occuper. 
Pour eux, le romantisme est jugé : ce n’est qu’une aber­
ration de plus de l’esprit humain ; le dédain seul doit 
en faire justice. Il faut bien cependant que cette ques­
tion soit plus sérieuse qu’il ne paraît au premier coup- 
d’œil, puisqu’elle a divisé la république des lettres en 
deux camps, et que la guerre dont elle fut l’occasion a 
été longue, ardente, quelquefois injuste et passionnée. 
Pour nous, nous ne craignons pas d’avancer que c’est 
ici la question vitale de la littérature moderne.

Qu’est-ce donc que le romantisme ? quelle est son ori­
gine, quels sont ses caractères, quelle est sa tendance, 
quels sont ses droits aux faveurs de l’opinon?

« On sait d’abord que le nom de romantique dérive 
» de celui de romane ou romance, qui désigne une lan- 
» gue usitée jadis dans le midi de la France, et dans 
« laquelle ont été écrites quelques-unes des premières 
» productions qu’on peut rapporter à ce genre de littéra- 
» ture*. » Les écrivains de l’Allemagne appellent poé-

1. Essai sur la littérature romantique, p. S.



128 DU CATHOLICISME

sie romantique un genre de poésie né du génie même des 
nations modernes, ayant pour base la Bible, la légende, 
l’histoire héroïque et merveilleuse de nos aïeux, se 
nourrissant de l’esprit local et inhérent au sol et peignant 
les maux, les aventures, les hauts faits indigènes L L’idée 
fondamentale du romantisme, « ajoute M. Victor Hugo, 
» est de substituer aux couleurs usées et fausses de la 
» mythologie païenne, les couleurs neuves et vraies de 
» la théogonie chrétienne ». Avant M. Hugo, madame 
de Staël avait dit que la division du genre classique et dü 
du genre romantique « se rapportait aux deux grandes 
» ères du monde, celle qui a précédé le christianisme 
» et celle qui l’a suivi ».

De tout cela, il résulte que le romantisme n’est autre 
chose que la littérature indigène des peuples de l’Europe 
moderne et le classique, la littérature grecque et ro­
maine, importée parmi nous aux XVe et XVI° siècles 
par les Grecs chassés de l’Orient, et propagée, surtout 
en France, par les écrivains du siècle de Louis XIV.

Qu’à cette époque fameuse il y ait eu une déviation, 
un changement profond dans les croyances, dans les 
mœurs, et par conséquent dans la littérature de l’Eu­
rope, c’est un fait aussi inconstestable que mal jugé par 
quelques écrivains. Nous sommes heureux de pouvoir 
citer des hommes non suspects qui l’ont apprécié avec 
une grande supériorité de raison, au moins quant à ses 
résultats littérairess . « L’Europe moderne, dit l’auteur 
» déjà cité, avait acquis, pendant la longue période qui 
» s’est écoulée depuis Charlemagne jusque vers la fin 
» du XVe siècle, une manière de juger et de sentir

1. Essai sur la littérature espagnole, p . 48.
2. Essai sur la l i t t . rom., p. 71 et auiv.



dans l ’édu caiio n  . 129

» conforme à Fensemble des causes qui avaient agi sur 
» elle. Gomme la Grèce ancienne, elle avait ses goûts,
» ses opinions, ses préjugés... Si l’Europe alors, dans 

les développements progressifs de la pensée et de
» l’imagination, fût restée livrée à ses seuls éléments de 
» culture, si nulle influence étrangère n’en eût modifié 
» Faction, on aurait vu naître partout sur son sol une 
» littérature vraiment nationale, comme celle des anciens, 
» et où se seraient retrouvés, sans addition et sans mé- 
» lange, tous les traits qui caractérisent la civilisation. Dès 
» avant le quinzième siècle, la France en avait donné 
» l’exemple. Les poésies de ses trouvères, ses anciens fa- 
» filiaux, ses anciens romans de chevalerie y composaient 
» dès lors une littérature basée sur des traditions popu- 
» laires, sur la peinture des usages nationaux... Dénuée 
» sans doute de ce genre de variété et de profondeur 
» que donnent seules l’abondance des lumières et Fha- 
» bitude de la réflexion, elle était du moins en parfaite 
» harmonie avec le génie de la nation. Si, corrigeant 
» ses imperfections sans changer son principe, la France 
» fût restée fidèle à ces premiers essais de son talent 
» littéraire, elle jouirait aujourd’hui des avantages trop 
» peu sentis d’une littérature née et perfectionnée sur 
» le sol delà patrie. »

Malheureusement, il n ’en fut pas ainsi. L’empire de
Constantinople venait de tomber sous les coups de Maho­
met ; d’illustres fugitifs vinrent éveiller l’admiration de 
l’Europe pour les chefs-d’œuvre antiques. Jusque alors ils 
avaient été relégués dans les chartriers des monastères, 
l'imprimerie les répandit avec profusion. Ajoutez la tem­
pête religieuse du seizième siècle, qui, brisant avec vio­
lence les liens sacrés de la foi, sépara brusquement le

9



1 3 0 DU CATHOLICISME

passé du présent, et changea tout dans les croyances et 
les mœurs de l’Europe. Par toutes ces causes, détachée 
du sein maternel, la société cessa forcément de puiser 
sa vie littéraire aux sources anciennes.

« On étudia, on commenta sans relâche les ouvrages 
» de la Grèce et de Rome... On adopta leurs principes, 
» on se pénétra de leur esprit... On traita de gothiques et 
» de surannés le petit nombre d’écrits qu’avait produit 
» une inspiration puisée dans les sources nationales. 
» Enfin, une grande révolution s’opéra dans les idées ; 
» la France y prit part plus peut-être qu’aucune autre 
» contrée de l’Occident...1  2.

» Sans doute, continue le même auteur, les ouvrages 
» des anciens se distinguent par des beautés d’un ordre 
» supérieur, et méritent la place que leur ont, de tout 
» temps, assignée les nations éclairées. Mais ces ou- 
» vrages, fruit d’un génie étranger, furent écrits pour le 
» siècle qui les vit naître, ou plutôt sous l’inspiration de 
» ce siècle. Appropriés à l’ordre de choses qui existait 
» alors, ils en portent l’empreinte et lui doivent leurs 
» anciens succès. Si la Grèce entière applaudissait à ses 
» orateurs et à ses poètes, si la représentation de leurs 
» productions y excitait des transports dont aucun autre 
» âge n’a reproduit la vivacité, c’est que ces productions 
» offraient à la masse de la nation l’image de ses mœurs, 
» de ses sentiments, de ses croyances ; c’est qu elles 
» étaient populaires dans toute l’étendue de cette ex- 
» pression a.

1. Essai sur la lût. rom., p. 75.
2. Les rapsodes s’en allaient chantant, par les villes de la Grèce, 

l’Iliade et FOdyssée, c’est-à-dire, les aventures et les gloires des anciens 
Hellènes. Eschyle, dans son Prométhèe ; Sophocle, dans OSflipe; Euripide,



dans l’éducation . 131
» Mais, en les transportant dans les langues modernes, 

» chez des peuples qui n’avaient presque que le nom 
» d’homme de commun avec ceux de l’antiquité, devail-on 
» le u r  accorder autre chose que l’admiration qui est due 
» au génie sous quelque forme qu’il se présente ? Et 
» fallait-il citer comme des modèles pratiques, et imposer 
» comme tels à l’imitation des modernes, des productions 
» aussi étrangères à leurs mœurs, à leurs lois et à leur 
» culte 1 ? »

On vit donc l’Europe, s’abdiquant elle-même, prendre 
pour modèles exclusifs les Grecs et les Romains ; empri­
sonner dans les formes étudiées de leur langage, froid 
comme la cendre de leurs tombeaux, sa parole si naïve, 
si forte, si libre et si vive ; à l’inspiration chrétiennes pré­
férer la fausse inspiration du paganisme ; en un mot, se 
faire, autant qu’il fut en elle, grecque, romaine dans 
sa composition, et païenne dans son langage.

Vainement le génie du Tasse, du Camoëns et de Mil­
ton, allumé au foyer du christianisme, frémit d’indigna­
tion et entreprit de lutter contre ce fatal entraînement. 
Il lui fallut sacrifier à l’autel du nouveau goût, et, dans 
ses œuvres immortelles, marquer par un mélange bizarre 
le passage, dans la littérature, de l’influence chrétienne 
à l’influence païenne. Ges derniers accents de la foi à 
peine éteints, tout fut consommé.

Redescendu au sein des sociétés modernes, tout le cor­
tège olympique rentra triomphant dans le domaine de la

dans Phèdre, résumaient lies dogmes tout à la fois les plus profonds et les 
plus chers à l’homme déchu, mais plein du sentiment de sa dignité et de 
l’espoir de sa régénération. Virgile chante les origines, les hauts faits, les 
destinées sublimes du peuple romain ; et Virgile fait battre tous les cœurs 
aux accents gracieux de sa muse.

i .  Essai sur ta littérat. rom.t p . 74 .



132 DU CATHOLICISME

littérature et des arts. Bientôt même une voix chrétienne 
osa dire au monde savant : Voilà tes dieux ; les seuls dont 
le nom puisse embellir tes ouvrages ; les seuls dont les 
traits doivent inspirer ton pinceau ; les seuls dont les 
mystères, dont l’intervention conviennent aux œuvres de 
génie. L’histoire nationale n’est qu’un fonds stérile et 
prosaïque, l’Évangile est trop austère : ses redoutables 
mystères tueraient l’enthousiasme ’.

Ainsi furent solennellement proscrites de la littérature 
des peuples chrétiens, et leur histoire nationale et la reli­
gion du Christ. Au lieu de la langue de la foi, les lettres 
ne parlèrent plus que le jargon de l’idolâtrie. Honneur 
à l’élève du jansénisme ! il peut se flatter de n’avoir pas

1, La fable offre à l’esprit mille agréments divers ;
Là tous les noms heureux semblent nés pour les vers.

De la foi du chrétien les mystères terribles 
D’ornements égayés ne sont point susceptibles ; 
L’Évangile à nos yeux n’offre de tous côtés 
Que pénitence à faire et tourments mérités.

Oh le plaisant projet d’un poète ignorant 
Qui de tant de héros va choisir Childebrand ?

A rt poét., ch. III.

C’en fut fait, dès lors, de la popularité de notre littérature indigène. « La 
poésie française, étant devenue par là la plus classique de toutes les poésies 
modernes, est la seule qui ne s’est pas répandue parmi le peuple. Les 
stances du Tasse sont chantées par les gondoliers de Venise ; les Espa­
gnols et les Portugais de toutes les classes savent par cœur les poésies 
de Calderon et de Camoëns. Shakspeare est autant admiré par le peuple 
en Angleterre, que par la classe supérieure. Des poèmes de Goethe et de 
Bürger sont mis en musique ; et vous les entendez répéter des bords du 
Rhin jusqu'à la Baltique. Nos poètes français sont admirés par tout ce 
qu’il y a d’esprits cultivés chez nous et dans le reste de l’Europe ; mais 
ils sont tout à fait inconnus aux gens du peuple, et aux bourgeois même 
des villes, parce que les arts en France ne sont pas, comme ailleurs, na­
tifs du pays même où leurs beautés se développent. » Madame de Staël, 
De I’Allemagne, t, I, 259.



DANS L’ÉDUCATION.

peu contribué à ruiner, sans le vouloir sans doute, 
l’influence de la religion sur la société, en consacrant le 
paganisme dans la littérature.

C’est d’après ces préceptes étranges qu’on a vu, depuis 
cette époque, la jeunesse catholique, dont l’imagination, 
le cœur, l’intelligence, toutes les facultés doivent grandir 
sous l’action de la vraie foi, nourrie, pendant ses plus 
belles années, des rêveries et des fables mythologiques, 
former son goût sur des modèles complètement étrangers 
à nos mœurs, à nos croyances, à notre amour. Erreur 
déplorable, dont il importe de constater les principaux 
résultats.

« Ainsi fut tranché, s’écrie M. Charles de Villers, le 
» fil qui attachait notre culture poétique à la culture 
» poétique denos pères. Nous devînmes infidèles à leur 
» esprit, pour nous livrer sans réserve à un esprit étran- 
» ger que nous entendions mal, qui n’avait aucun rap- 
» port avec notre vie réelle, avec notre religion, avec 
» nos mœurs, avec notre histoire. L'Olympe, avec ses 
» idoles, remplaça le ciel des chrétiens et les miracles... 
» La muse des modernes, soumise à cette transfusion, 
» reçut dans ses veines un sang étranger qui ne put 
» jamais s’assimiler entièrement à sa vie... Le monde de 
> la poésie devint un tout autre monde que le monde 
» vulgaire... ; on n’y entendit parler que de Troie et de 
» Thèbes..., de Rome et des dieux étrangers... Les lé- 
» gislateurs de la poésie ancienne, à demi compris ou 
» faussement interprétés, furent les oracles suprêmes de 
» notre nouveau Parnasse.

» Notre nature propre et originaire combat toujours 
» sourdement cette vie artificielle qu’on nous a forcés de 
» revêtir. Nous ne sommes plus d’un seul jet : l’unité de

133



134 DU CATHOLICISME

» notre existence est troublée, et nous ressemblons au 
» monstre d’Horace... Et qui voudrait y regarder de 
» près, trouverait peut-être qu’à la longue, c’est de là 
» qu’est né ce refroidissement des âmes pour la religion, 
» pour la simplicité et la sainteté de l’Évangile, pour 
» tout ce qui est vraiment grand, noble et humain, dont 
» le gigantesque, l’ampoulé et le maniéré ont pris la 
» place dans l’opinion ; non pas que ces défauts aient en 
» aucune manière appartenu aux anciens, mais parce 
» qu’ils appartiennent à la fausse route que nous avons 
» prise, en voulant devenir autre chose que ce à quoi 
» nous destinait la sage nature dans le monde moderne 
» et chrétien 4. »

Dans son Essai sur les institutions sociales, M. Ballan- 
che ne parle pas avec moins de force et de bon sens. 
Voici ses paroles : « La littérature de toutes les nations 
') résulte de leur propre origine. Les Français ont voulu 
» marier leur littérature native à la littérature des an- 
» ciens. De là ce quelque chose de factice et d’artificiel 
» qui vient frapper de froideur même l’expression des 
» sentiments ; de là cette nature et ces mœurs conve- 
» nues, qui ne sont ni dans la société ni dans l’idéal ; 
» de là enfin cette perfection de détails, ce fini d’exécu- 
» tion qui annoncent le travail et non l’inspiration 2. »

Et plus loin : « M. de Maistre remarque admirablement 
» bien que toute religion, par la nature même des choses, 
» pousse une mythologie qui lui ressemble ; et que la 
» mythologie de la religion chrétienne est par cette raison 
» toujours chaste, toujours utile et souvent sublime, sans

1. Lettre de M. Charles de Villers à M. Millin, sur un recueil d'an­
ciennes poésies allemandes, dans le Magasin encyclopéd. 1810, t. V.

2. T . II, 279.



DANS L’ÉDUCATION. { 3 g

» que, par un privilège particulier, il soit possible de la 
» confondre avec la religion même. Si Boileau se fût 
» élevé à cette haute considération, il aurait connu les 
» ressources de l’épopée chrétienne ; son esprit réservé et 
» sévère n’aurait pas été effrayé d’une profanation qui 
» était impossible pour le véritable poète, et il n’aurait 
» pas contribué à perpétuer parmi nous le règne caduc 
» des divinités de la Grèce \  »

Ne craigons pas de citer encore. La plus imposante 
autorité peut seule dissiper les préjugés nombreux qui 
régnent encore parmi nous sur le point important dont 
il est ici question.

« Les écrivains d’un grand peuple, dit le savant éditeur 
» de Bouterweck 8, doivent être les rivaux et non les 
» singes des grands modèles étrangers dont ils tâchent 
» de s’approprier les beautés. Si les créateurs des litté- 
» ratures modernes n’avaient pas trop perdu de vue ce 
» principe, elles se rattacheraient davantage aux mœurs, 
» aux sentiments, aux institutions de nos aïeux, à nos 
» usages, à notre religion; et nous n’aurions pas des 
» littératures hybrides ou décolorées, tantôt composées 
» d’éléments hétérogènes et péchantpar la base de leur 
» institution, tantôt formées sur un type étranger à nos 
» idées, à notre manière d’être ; n’offrant, en un mot, 
» qu’une littérature grecque en caractères occidentaux, 
» un mauvais calque de la littérature des anciens...,
» une copie comparable à ces froides gravures qui sont 
» destinées à reproduire à nos yeux les tableaux des 
» Rubens et des Titien. »

1. T. Il, 279.
2. Essai sur la littérature espagnole, p. 40 et suiv.



136 DU CATHOLICISME DANS L ’ÉDUCATION.

Enfin, il faut entendre les gémissements de l’Alle­
magne savante sur cette déplorable déviation. Ses plus 
grands génies regrettent amèrement que nous ayons 
abandonné nos richesses nationales « pour une servile 
» imitation des anciens, dont nous nous sommes faits 
» beaucoup trop les faibles et malheureux copistes, tan- 
» dis que nous aurions du nous borner à nous approprier 
» leur manière large, simple et noble, surtout à imiter 
» leur sagesse, en exploitant, comme eux, les ressources 
» de notre sol natal, et en ne traitant à leur exemple 
» encore, et à celui des grands peintres de l’Italie (les 
» seuls qui, dans leur art, se soient élevés au-dessus 
» des anciens), que des sujets analogues à notre ma- 
» nière d’être, liés avec nos intérêts les plus chers, et 
» puisés dans nos annales religieuses et politiques. Alors 
» nos littératures auraient jeté des racines plus profondes 
» et plus vigoureuses dans l’esprit des nations modernes 
» et influé plus puissamment sur leur culture morale, que 
j) n’ont pu faire ces littératures d’emprunt, sans saveur 
» et sans force, comme les fruits exotiques qu’on élève 
» dans nos serres. Notre caractère s’en serait indubi- 
» tablement mieux trouvé, et notre existence intellec- 
» tuelle aurait plus d’indépendance et d’originalité \  »

Tels sont, sur le changement opéré dans les littéra­
tures de l’Europe, les jugements, les plaintes, les accusa­
tions, les vœux légitimes de la science et de la philoso­
phie.

1. Essai sur la littérature espagnole, introd., p. 43.



CHAPITRE XIV

CARACTÈRES ET TENDANCE DU ROMANTISME

De ce que nous venons de dire, il suit évidemment que 
le romantisme n’est pas une vaine question de mots. Il 
est à nos yeux, nous le disons sans détour, l’expression 
de la transformation sociale qui s’opère aujourd’hui. Des 
reproches mérités lui ont été faits, nous le savons ; ses 
écarts nous sont connus, nous ne les dissimulons 
point. Bien plus, nous croyons qu’il se rendra coupable 
encore d’erreurs nouvelles ; mais c’est moins à lui qu’il 
faudra les imputer qu’à la société qu’il représente. Miroir 
fidèle, il réfléchit notre état présent avec toutes ses 
incertitudes, ses tâtonnements, ses vices et ses ver­
tus, ses ombres et ses lumières.

C’est donc une erreur de supposer, avec les premiers 
adversaires du romantisme, que cette littérature con­
siste uniquement dans ce caractère de mélancolie qui 
règne sur ses productions, ou dans le contraste du 
sublime et du vulgaire, ou dans le mépris de toutes 
les règles, ou enfin dans la peinture exclusive des 
mœurs et des traditions du moyen âge.

Sans doute la mélancolie est un des traits distinctifs du



138 DU CATHOLICISME

romantisme, et il en doit être ainsi. En effet, « sans 
» aller jusqu’à prétendre que cette sorte de maladie de 
» l’âme, si commune parmi nous, fut inconnue aux 
» anciens, au moins peut-on dire que la peinture en 
» est bien rare dans leurs écrits. Ces peuples, en- 
» tourés d’une nature riante et sereine, imbus d’une 
» religion toute physique et placée dans le seul pré- 
» sent, sans cesse occupés des intérêts matériels de 
» l’existence, ou du soin qu’exigeait la conservation 
» politique de leur Etat, ne portaient, dans l’ensemble 
» de leur constitution, aucune cause capable d’en nour- 
» rir en eux le germe...

» C’est dans notre climat, dans notre religion, dans 
» nos mœurs, qu’il en faudra placer les causes, comme 
» c’est dans notre littérature qu'il en faut chercher 
» des exemples. Le spectacle de la nature, vers le 
» nord, porte une expression de tristesse inconnue 
» aux champs brillants du midi... Le génie mélan- 
» colique d’Ossian rappelle la sombre atmosphère 
» des Hébrides, comme les riantes fictions d’Homère 
» semblent empruntées au soleil éclatant delà Grèce... 
» La religion chrétienne, à son tour, ce culte de 
» mystère et de contemplation, qui place l’homme 
» en dehors de sa propre existence, et fait de son 
» séjour sur la terre le lieu de son exil ; la reli- 
» gion chrétienne semble faite pour nourrir en Occi- 
» dent ce penchant déjà favorisé par la nature *.»

Oh ! sans doute, la mélancolie doit être le caractère 
dominant de la littérature des nations chrétiennes. Nées

I. Essai sur la literature romantique, p. 205 et suiv,



DANS L ’ÉDUCATION.

du sang de l’homme de douleurs, leur berceau fut une 
croix ; leur héritage, l’expiation ; leur diadème terrestre, 
une couronne d’épines. Exilées, voyageuses, divinités 
déchues qui cherchent le ciel, leur parole peut-elle être 
autre chose qu’un long soupir? leurs chants, que des 
hymnes d’espérance ? Pour elles, le bonheur n’est pas 
de ce monde : leurs joies d’ici-bas ne sont que des joies 
souffrantes. Est-il besoin d’ajouter que l’état actuel du 
monde, ce fracas continuel de trônes qui tombent, ces 
commotions qui font trembler le sol sous nos pas, le 
doute dévorant qui condamne l’intelligence à un vide 
affreux et le cœur à d’indicibles ennuis, tant de gloires 
évanouies, tant d’espérances trompées, ont dû rembrunir 
encore cette teinte de tristesse inhérente au roman­
tisme ?

Quant au contraste du sublime et du vulgaire, dans 
lequel on a fait consister toute la littérature nouvelle, 
écoutons M. Victor Hugo ; ses paroles nous ont paru 
pleines de sens : « Agissant en cela comme le polythéisme 
» et la philosophie antique, la muse purement épique 
» des anciens n’avait étudié la nature que sous une seule 
» face, rejetant sans pitié de l’art presque tout ce qui, 
» dans le monde soumis à son imitation, ne se rapportait 
» point à un certain type de beau ; type d’abord magni- 
» fique, mais, comme il arrive toujours de ce qui est 
» systématique, devenu dans les derniers temps mes- 
» quin et conventionnel.

» Le christianisme ramène la poésie à la vérité. Comme 
» lui, la muse moderne verra les choses d’un coup d’œil 
» plus haut..., elle se mettra à faire comme la nature, 
» à mêler dans ses créations, sans pourtant les confondre, 
» l’ombre à la lumière, le corps à l’âme... ; car le point

139



BU CATHOLICISME

» de départ de la religion est toujours le point de départ 
» de la poésie : tout se tient L »

C’est ici que le romantisme a surtout besoin delà reli­
gion. Sans elle, jamais il ne comprendra le dualisme du 
monde actuel, par conséquent, tout ce qu'ily a de grandeur 
et de misère, de puissance et de faiblesse, d’ordre et de 
désordre, && sub lime et de vulgaire dans l’homme, dans la 
société, et dans la création tout entière. L’intelligence lui 
manquera ; et au lieu de portraits pleins de vigeur et de 
poésie, parce qu’ils seront pleins de vérité, il ne produira 
que des caricatures affreuses ou ridicules.

Mais aussi, une fois initié à ce profond mystère, il n’y 
aura pas une fibre dans le cœur humain qu’il ne puisse 
remuer avec une invincible puissance. En général, 
l’Écriture sainte, et en particulier Job et les Psaumes, 
ainsi que la liturgie de l’Église catholique, nous semblent 
des modèles admirables de ce contraste, ou plutôt de ce 
rapprochement perpétue] de cette dignité qui s’élève jus­
qu’à Dieu, jusqu’à l’infini, et de cette faiblesse qui des­
cend jusqu’au néant.

Si donc on osait donner des conseils au génie, « ce ne 
» serait pas des conseils purement littéraires qu’il fau- 
» drait lui adresser ; il faudrait parler aux poètes comme 
» à des' citoyens, comme à des héros, il faudrait leur 
» dire : Soyez vertueux, soyez croyants, soyez libres, res- 
» pectez ce que vous aimez ; cherchez l’immortalité 
» dans l’amour, et la divinité dans la nature ; enfin, 
» sanctifiez votre âme comme un temple, et l’ange des 
» nobles pensées ne dédaignera pas d’y apparaître \  »

140

1. Odes et Ballades, préface de 1824i
2. Madame de Staël, De F Allemagne, p . 253.



D A N S  L’ÉDUCATION.

Le romantisme n’est pas non plus l'affranchissement, 
de toute règle, la révolte contre toute espèce d’autorité 
littéraire. Mais son cri de guerre étant ce vœu du 
poète : Qui nous délivrera des Grecs et des Romains ? 
serait-il conséquent à lui-même s’il ne protestait con­
tre leur système de composition ? Pour être efficace, la 
réaction doit être complète.

Or, non seulement le fond, mais aussi la forme de 
notre littérature est grecque ou romaine. « Les cri- 
» tiques du dix-septième siècle avaient, en général, 
» conçu la littérature comme un art déterminé, régulier 
» dans ses formes, méthodique dans ses procédés, sus- 
» ceptible enfin des règles fixes et précises qui régissent 
» nos autres connaissances. Dans la recherche de ces 
» règles, ils furent préoccupés par cette grande idée 
» de la nécessité de se soumettre au système de 
» composition suivi par les anciens, et en particulier 
» exposé par Aristote dans ses divers traités littéraires. 
» La foi à la poétique d’Aristote fut le dogme du 
» dix-septième siècle, comme la foi à sa physique l’avait 
» été des siècles antérieurs.

» Par là, on préjugeait une question qui peut diviser 
» encore les meilleurs esprits, celle de l’origine et de 
» l'essence des règles en littérature ; et l’on attribuait de 
» suite à celle des Grecs une autorité absolue, tandis 
» qu’il aurait fallu d’abord examiner s’il n’y avait rien en 
» elle de relatif à la constitution particulière de leur lit té- 
» rature 1. »

Malheureusement on ne le fit point. Ainsi l’on nous 
donna les règles du théâtre athénien, par exemple,

141

1. È-’wrti sur Zæ littérature romantique, p. 270 et suiv.



142 DU CATHOLICISME

comme des principes fixes, fondés sur la nature et im­
muables comme elle. Et toutefois, cette triple unité de 
temps, d’action, de lieu, était purement relative à une 
forme scénique déterminée et uniquement propre aux 
anciens. C’est dans l’auteur que nous venons de citer 
qu’il faut voir les preuves péremptoires de cette asser­
tion 1 2.

Le mode de représentation ayant changé, l'observa­
tion rigide de ces règles étrangères a communiqué à la 
tragédie française cette froideur que les étrangers s’ac­
cordent à lui reprocher. « Il suffit, d’ailleurs, de les 
» considérer dans la plupart de nos auteurs, pour en 
» sentir les inconvénients. Qu’est-ce que cette conformité 
» extérieure aux trois unités, dans tant de chefs-d’œuvre 
» de notre scène, sinon une violation convenue de la 
» raison et de la vraisemblance ? » Comment se per­
suader, par exemple, dans Phèdre et le Cid, que l’espace 
de vingt-quatre heures suffise aux nombreux événe­
ments sur lesquels roule l’intrigue de ces pièces s ? Cet 
exemple est choisi entre mille.

Ainsi donc le romantisme rejette la plupart des règles 
de la littérature classique, mais il en admet d’autres : 
d’abord celles qui, par leur caractère d’universalité et 
de permanence, doivent être regardées comme des lois 
de l’intelligence humaine ; ensuite, celles qu’un règne 
long, pacifique et brillant nous fait apparaître comme 
l’expression des habitudes, des mœurs, de la constitu­
tion, du caractère, en un mot, de l’individualité des 
peuples modernes. Au reste, c’est dans les auteurs ro-

1. Essai sur la littérature romantique, p. 270 et suiv.
2. Essai sur la litt. romant., p. 280.



DANS L’ÉDUCATION.

mautiques espagnols, anglais et allemands, qu’il faut en 
chercher l’applicationl . Plus que toutes les controverses, 
cette étude contribuera à fixer, et, nous pouvons le dire, 
à rassurer les esprits sur les véritables caractères de la 
littérature romantique. Nul moyen plus efficace de hâter 
son développement parmi nous, et de corriger ou de 
prévenir ses écarts ; le temps et le génie feront le reste.

Enfin, on a fait consister le romantisme dans la pein­
ture exclusive du moyen âge. « Sans doute un tel sujet 
» rentre dans son domaine, mais il est loin de le compo- 
» ser tout entier... Ceux qui ont émis cette opinion n’ont 
» pas fait attention que la plupart des auteurs auxquels 
» les partisans même de cette opinion contestent le moins 
» la qualité de romantiques, Schiller, Goethe, lord Byron 
» et une foule d’autres, ont peint indifféremment le 
» moyen âge et la société contemporaine, et qu’en litté- 
» rature, ce qui caractérise un ouvrage, c’est bien moins 
» le choix ou l’époque du sujet, que l’inspiration et les 
» sentiments que l’auteur y rattache. D’ailleurs, réduire 
» ainsi la littérature romantique à n’être que l’expres- 
» sion d’un ordre de choses qui n’existe déjà plus, c’est 
» en rétrécir étrangement le domaine, c’est la dépouil- 
» 1er du principe de vie de toute littérature, qui est dans 
» son union intime avec l’état présent de l’opinion et de 
» la pensée.

» La littérature romantique n’est point ansi finie 2. » 
» Seule, au contraire, elle a de l'avenir ; seule, elle peut

1. Au peste, pourquoi tant argumenter, tantjudaïser sur les règles ? on 
L’a dit : les règles ne sont que l'itinéraire du génie : « elles nous apprennent 
»> seulement que Corneille, Racine, etc., ont passé par là ; mais si Ton 
« arrive au môme but, pourquoi chicaner sur la route? *

2. Essai sur ta UtL romant., p . 2 2 i.

143



4 44 DU CATHOLICISME

» encore être perfectionnée, parce que, ayant ses racines 
» dans notre propre sol, elle est la seule qui puisse 
» croître et se vivifier de nouveau ; elle exprime notre 
« religion, elle rappelle notre histoire ; son origine est 
» ancienne, mais non antique 4.» Ce n’est donc qu’en 
restant fidèle à son double caractère religieux et na­
tional, en développant de plus en plus cette double ten­
dance, que le romantisme peut assurer son triomphe et 
accomplir sa noble mission.

Les écrivains romantiques ont très bien compris qu’a­
vec l’Évangile commença, pour le monde, une littérature 
nouvelle ; qu'ainsi, une littérature païenne chez des peu­
ples chrétiens est un anachronisme monstrueux, une ano­
malie choquante. « Une religion spiritualiste, dit l’auteur 
» que nous venons de citer, supplantant le paganisme 
» matériel et extérieur, se glisse au cœur de la société 
» antique, la tue et, dans ce cadavre d’une civilisation 
» décrépite, dépose le germe de la civilisation moderne...

» Cette religion est complète par ce qu’elle est vraie ; 
» entre son dogme et son culte, elle scelle profondément 
» la morale... Une partie des vérités qu'elle enseigne 
» avait peut-être été soupçonnée par certains sages de 
» l’antiquité, mais c’est de PEvangile que date leur 
» pleine, lumineuse et large révélation... Pythagore, 
» Socrate, Platon, sont des flambeaux ; le Christ, c’est 
» le jour... Voilà donc une nouvelle religion, une société 
» nouvelle : sur cette double base, il faut que nous 
» voyions grandir une nouvelle poésie 1 2. »

Si, à cette proclamation solennelle de la pensée intime,

1. Madame de Staël, p. 260,
2, Odes et Ballades, préf. de 1822



145
fondamentale du romantisme, on joint les preuves que 
nous avons développées, il ne restera plus, nous l’espé­
rons, aucun doute sur la tendance religieuse et nationale 
qu’il doit avoir. G’est pourquoi son caractère propre est 
de prendre ses sujets dans nos annales religieuses et 
politiques; d’y chercher ses inspiratations ; d’emprunter 
une parole libre comme les nations affranchies par le 
Christ, vive comme notre foi, ardente comme notre 
amour ; de ne reconnaître pour règles de goût, pour prin­
cipe de style, que les règles et les principes analogues 
à notre manière de penser et de sentir, ou sanctionnés 
par l’autorité générale , de secouer par conséquent le 
joug de la raison particulière grecque ou romaine, il 
n’importe; enfin, de dire la nature, l’homme, la société 
tels que le christianisme les a faits et les révèle.

DANS LEDUCATION.

lo



CHAPITRE XV

DES LIVRES CLASSIQUES

Un des pins puissants moyens de donner, non seule­
ment à la littérature, mais encore à toutes les études, 
cette direction catholique, c’est-à-dire vraiment noble et 
vraiment sociale, c’est, sans contredit, le choix judicieux 
des livres classiques. L’enfance est une cire molle ; sa 
fidélité à retenir égale sa facilité à recevoir toutes les im­
pressions : c’est là une vérité devenue triviale à force 
d’être répétée. Ne cherchez pas ailleurs la raison de l’im­
portance extrême que tous les peuples attachèrent à 
l’éducation.

Or, ces impressions décisives, de qui l’enfance les 
reçoit-elle ? Tout à la fois des personnes qui l’entourent, 
et des ouvrages qu’on remet entre ses mains. Et si, 
parmi ces livres, il en -est dont on l’oblige à faire, non 
pas une simple lecture, mais une étude spéciale, détail­
lée, approfondie, éclairée par les explications d’un maître, 
soutenue pendant plusieurs années ; des ouvrages dont 
on veut tellement qu’elle se nourrisse qu’on la contraint 
à les savoir de mémoire, qui osera nier, disons mieux, 
qui pourra calculer l’influence de pareils ouvrages sur 
l’homme et sur la société tout entière ? Ah ! ce n’est



D ü CATHOLICISME DANS L’ÉDUCATION. 1 4 7

que la foi des parents et des maîtres à cette influence dé­
cisive qui force la jeunesse à les feuilleter le jour et la 
nuit.

Ces principes admis, peut-on ne pas rester muet d’é­
tonnement en voyant, depuis des siècles, les peuples de 
l’Europe confier à des auteurs païens le soin presque 
exclusif de former le goût, les idées, et par une consé­
quence presque inévitable, les sentiments et les mœurs 
des générations chrétiennes ? Ce n’est qu’en remontant 
aux circonstances déplorables dont nous avons parlé plus 
h au t1 qu’on peut trouver l’explication de cet étrange 
aveuglement. Examinons toutefois les raisons qu’on 
donne de ce funeste usage.

En familiarisant la jeunesse avec les auteurs païens, 
nous voulons, dites-vous, lui apprendre le grec et le 
latin dans toute leur pureté. Nous voulons lui former le 
goût par l’étude des grands modèles.

Ainsi, parmi cette foule de grands hommes de notre 
antiquité sainte, nul, selon vous, n’a possédé le latin 
ni le grec dans toute leur perfection. Ainsi les Lac- 
tance, les Minutius-Félix, les Sulpice-Sévère, les Vin­
cent de Lérins, les Ambroise, les Chrysostome, les 
Basile, les Grégoire, les Athanase, n’ont pas su parler 
correctement leur langue maternelle. Immortels génies, 
l’entendez-vous? Votre éloquence, votre admirable phi­
losophie, la puissance et les charmes divins de votre 
langage ont bien pu forcer l’admiration des rhéteurs 
même du paganisme et remplir le monde du bruit de 
votre nom, mais vous n’êtes pas dignes de servir de mo­
dèles à des écoliers de septième I

1. Chap. X III.



1 4 8 DU CATHOLICISME

Cependant j’y consens, les langues anciennes ne se 
retrouvent avec toute leur perfection que dans les auteurs 
profanes. Mais quel est donc, à votre avis, le but de l’é­
ducation ? Est-ce de former des rhéteurs et des sophistes, 
de toutes les espèces d’hommes la plus inutile, quand 
elle ne serait pas la plus dangereuse ? Ah ! ce ne sont pas 
des académiciens qu’il faut à une société agonisante, ce 
sont des citoyens, des hommes généreux et dévoués qui, 
semblables à ces Romains dont vous vous plaisez à in­
voquer l’exemple, aiment mieux savoir bien faire que 
bien dire.

D’ailleurs, pourquoi étudions-nous aujourd’hui les 
langues mortes ? Est-ce pour les parler ? N’est-ce pas au 
contraire, en thèse générale, uniquement pour les com­
prendre et profiter des idées dont elles sont l’expression ? 
La forme, dès lors, n’est plus qu’un accessoire ; la pen­
sée, voilà le principal. Mais où se trouve cette supério­
rité de pensée ? chez les auteurs chrétiens ou chez les 
auteurs païens? La réponse à cette question n’est, je 
pense, douteuse pour personne. Pâle reflet, miroir terne 
et souillé du vrai, du beau, du juste, le paganisme est 
au christianisme ce que la lueur d’une lampe sépulcrale 
est aux éblouissantes clartés du jour.

La seconde raison de l’usage que nous combattons, 
c’est, dites-vous, la nécessité de former le goût de la 
jeunesse; et nous, en dépit des préjugés, nous sou­
tenons que le meilleur moyen de fausser le goût et 
d’égarer le cœur de la jeunesse chrétienne, c’est de ne 
lui donner pour modèles que les païens d’Athènes et de 
Rome.

D'abord on ne peut nier que le goût, c’est-à-dire ce 
sentiment du vrai, du beau dans les sciences et dans les



DANS L’ÉDUCATION. { 4 9

arts ne soit toujours relatif à l’état intellectuel et moral 
des sociétés. Ainsi, à moins de soutenir la supériorité de 
la société antique sur la société moderne, c’est-à-dire à 
moins de nier Faction civilisatrice de la religion chré­
tienne, et par là l’histoire et l’évidence, il est absurde de 
nous donner le goût des anciens pour règle du nôtre. 
C’est vouloir que nous fassions un immense pas rétro­
grade : car c’est vouloir que les idées et les jugements de 
l’enfance deviennent la mesure et la loi des conceptions 
de l’âge mûr. Les anciens avaient leur goût, nous avons 
le nôtre : celui-là, dirigé parles idées païennes et en har­
monie avec l’enfance sociale ; celui-ci, perfectionné par 
le christianisme et en harmonie avec l’âge viril du genre 
humain. De là que résulte-il? sinon qu’en donnant les 
païens pour modèles de goût à nos enfants, nous sommes 
bien moins dans le vrai que les païens eux-mêmes, s’ils 
eussent donné, supposé la chose possible, des auteurs 
chrétiens pour modèles à leurs enfants.

Et puis que signifie pour les jeunes gens cette exclu­
sion systématique dont vous frappez les grands hommes 
du christianisme? sinon qu’aux païens seuls appar­
tiennent la connaissance du cœur hurnain, la supériorité 
de la pensée, l’éloquence et le génie ? que pour être véri­
tablement poète, et poète populaire au dix-neuvième 
siècle, il faut écrire des odes comme Horace, ou des 
églogues comme Virgile, et faire parler les pâtres de nos 
montagnes comme les bergers du siècle d’Auguste ; des­
cendre enfin comme Homère à tous ces détails de panto­
mime et de physionomie, nécessaires aux peuples en­
fants, et nous parler à chaque occasion des pieds légers 
d’Achille, de la tête pointue de Thersite, ou des grands 
yeux de Minerve ?



ISO J>V CATHOLICISME

Il faut donc reconnaître que l’usage actuel déprave le 
goût des générations naissantes. Les développements 
donnés aux chapitres précédents nous dispensent d’en 
dire davantage. Il n’est pas jusqu’à la manière même 
dont les anciens écrivaient l’histoire, quelle qu’en soit 
d’ailleurs la perfection relative, qui n’ait cessé d’être en 
harmonie avec les idées et les goûts des temps mo­
dernes. Qui pourrait, par exemple, supporter dans un 
historien contemporain le dramatique, les péripéties, 
et les immenses discours de Tite-Live ?

Au reste, tout exagérée, toute fanatique qu’elle soit, 
cette admiration pour les anciens n’a rien qui doive 
étonner. « Notre éducation et nos lectures nous ont ap- 
» pris à regarder comme admirable tout ce qui est an- 
» tique. Nous avons, si l’on peut s’exprimer ainsi, passé 
» notre enfance chez les Grecs et les Romains. C’est 
» parmi les Périclès, les Fabricius et les Caton que nous 
» avons été élevés. Nos classes ne retentissaient que 
» des louanges de ces peuples célèbres ; les échos de 
» nos collèges ne répétaient que ces noms illustres....

» Mais si les écrivains anciens nous les montraient 
» sous un point de vue magique, les écrivains modernes 
» ont encore cherché àrenchérir sur leurs prédécesseurs : 
» notre littérature presque tout entière n’est qu’un pa- 
» négyrique de l’antiquité. Entre nos auteurs, les uns par 
» état, et comme par intérêt de profession, se sont étu- 
» diés à relever dans notre estime des nations dont ils 
» enseignaient les langues et dont ils commentaient les 
» ouvrages : c’étaient des prêtres qui voulaient donner 
» une grande idée de la divinité dont le culte les faisait 
» vivre ; les autres, aussi chauds partisans de ce qui doit 
» être, qu’ardents ennemis de tout ce qui est, nous les



DANS L’ÉDDCATION.

» présentaient avec affectation comme des modèles à 
» imiter *. »

Ainsi, tout a concouru à égarer notre jugement, à nous 
faire prendre le change. Le temps est venu de penser 
par nous-mêmes et de secouer le joug avilissant de ces 
préjugés qui nous ont fait tant de mal.

Envisagée sous le point de vue purement littéraire, la 
question des livres classiques laisse déjà entrevoir la né­
cessité d’une réforme complète. Que sera-ce, si nous la 
considérons sous le rapport moral? A-t-on jamais réflé­
chi sur tout ce qu’il y a de dangereux pour la jeunesse, 
dans cette imprudente familiarité qu’on lui fait contracter 
avec les idées, les institutions, les hommes et les dieux 
du paganisme ?

Car, qu’étaient au fond ces hommes si fameux, ces ré­
publiques si vantées ? Des dieux, nous n’en parlons pas : 
toute âme honnête sait pourquoi. Eh bien! parmi ces 
modèles offerts avec tant d’emphase à notre jeune admi­
ration, à peine en trouvez-vous un seul qui mérite le 
nom d’honnête homme. L’un autorise la communauté 
des femmes, c’est le divin Platon ; un autre le vol, c’est 
Lycurgue ; Aristote admet l’esclavage comme de droit 
naturel ; Numa, la fourberie ; Lysandre publie qu’on 
amuse les enfants avec des joujoux, et les hommes avec 
des serments ; Caton, oui, Caton faisait de la prostitution 
de ses esclaves un infâme trafic ; et Caton était censeur 
des mœurs romaines s !

Quant à ces traits éblouissants, à ces hauts faits, à ces

1 5 1

1. D ussault, dans le  Spectateur français au dix-neuvième siècle, t ,  I fp. no.
1. Voyez, pour de plus grands détails, Plutarque et Diogène-LaSrce.



152 SU  CATHOLICISME

actions d’éclat qu’on nous a fait redire en vers et en 
prose, ils ne nous semblent propres qu’à dépraver le 
cœur en faussant l’admiration. Par là, on habitue l’en­
fance à n’estimer, à n’ambitionner que ce qui peut éblouir 
et attirer les applaudissements. D’où il arrive, par une 
conséquence inévitable, que les vertus sanctifiantes, 
mille fois plus héroïques et plus utiles à la terre que tous 
les exploits des conquérants et les bons mots des philo­
sophes, ils les dédaignent, persuadés qu’elles ne sont 
le partage que des âmes faibles et des petits esprits.

Si des individus vous passez aux peuples de l’antiquité, 
et que d’une main hardie vous écartiez cette pompeuse 
décoration de victoires et de hauts faits, pour les voir face 
à face, ah I que vous vous sentirez bien plus disposés à 
les plaindre qu’à les admirer, et surtout à les offrir pour 
modèles ! En effet, quel spectacle présente leur organi­
sation intérieure ? « Partout, dit M. Ferrand1, la loi oppri- 
» mait la nature en permettant de tuer son esclave, 
» d’exposer son enfant. La religion outrageait la Divinité 
» en lui offrant en sacrifice le captif malheureux, le 
» voyageur égaré, la faiblesse de l’enfance, la pudeur de 
» la beauté. L’Égypte n’avait eu que des dieux vils, la 
» Grèce eut des dieux impurs et sanguinaires... Si donc 
» on veut chercher des institutions politiques sages, bien 
» concertées, bien déduites des principes de la société, 
» ce ne sera pas chez des peuples dont les institutions 
» religieuses, non seulement avaient défiguré la religion, 
« mais en avaient fait l’oppression de la société. »

Que dirons-nous des lois antiques sur la propriété, sur 
les rapports du chef de la famille avec la femme et les

1. Esprit de Z’histoire.



DANS L’ÉDUCATION. 153
enfants? de ces lois sur l’esclavage, qui semblent dictées 
par une atrocité qui va jusqu’au délire *, et de cette loi 
cryptia qui, chez les Grecs, faisait de l’assassinat de l’es­
clave un exercice pour le jeune citoyen ?

Mais tirons un voile sur tant d’atrocités et sur des in­
famies plus révoltantes encore, autorisées, commandées 
par les lois de ces peuples modèles. Un dernier trait en 
dira plus que toutes nos paroles. Sous Trajan, l’empire 
romain comptait cent vingt millions d’habitants. Sur ce 
nombre il n’y avait que six millions Æ hommes libres ! et 
voilà, peuples chrétiens, frères du Christ, voilà le peuple 
que dès l’enfance on vous propose comme le modèle 
des peuples !

Au reste, d’héroïques aveux, d’énergiques réclama­
tions, des faits éclatants attestent la perfidie de l’usage 
que nous combattons ici. Ecoutons saint Augustin ; 
l’histoire de son cœur est celle du cœur humain : 
« J ’avais appris, dit ce Père, à pleurer la mort de Di- 
»don, qui s’était tuée pour avoir trop aimé, et j ’étais, ô 
» mon Dieu, insensible à la mort de mon âme séparée 
» de votre divine majesté qui est ma vie. Que si l’on

1. Il suffit de rappeler la loi d’Auguste, connue sous le nom de sénatus- 
consulte Sillanien. Cette loi, qu’il eût fallu tracer en lettres de sang, ordon­
nait que, lorsqu’un maître aurait été assassiné, tous les esclaves qui se 
trouveraient alors sous le même toit, tous ceux qui n'étaient pas à une 
distance assez éloignée pour qu’il leur fût impossible d’entendre sa voix, 
ou même d’apercevoir le danger, seraient livrés au dernier supplice. Elle 
défendait toute distinction en faveur de l ’âge ou du sexe... rejetait toutes 
preuves contraires, et obligeait l’héritier du défunt à se porter lui-même 
accusateur des esclaves; et s’il faisait certains actes d'héritier avant de 
remplir cet atroce devoir, elle portait que l’héritage serait confisqué au 
profit du trésor public. En conséquence, Home vit un jour conduire au 
supplice quatre cents esclaves de Pedanius Secundus, préfet de la villei 
trouvé mort dans sa maison. Histoire de la législation sur le mariage» 
par M. Nougarède. — Tacite, Annal., lib. 1t.



4 5 4 DU CATHOLICISME

» voulait m’empêcher cette lecture, je pleurais de n’a-
» voir rien à pleurer__  Que ces marchands de gram-
» maire ne m’importunent donc plus. J ’ai appris, dans 
» ces études inutiles, bien des paroles profitables, mais 
» il serait aisé, sans hasarder son salut pour un beau 
» mot, de tirer la même connaissance de quelques bons 
» livres.... Mais, malheur à toi, torrent de la coutume ! 
» qui arrêtera tes ravages ? quand seras-tu desséché ? 
» Jusques à quand entraîneras-tu les fils d’Ève dans 
» cette mer immense, formidable, que traversent à peine 
» les mieux équipés ? N’est-ce pas cette belle science 
» de la fable qui nous montre un Jupiter tonnant et 
» adultère ? .... Et cependant, ô fleuve infernal I c’est 
» par des récompenses qu’on embarque les enfants des 
» hommes sur le courant de tes flots, afin de leur faire 
» apprendre ces choses, et on leur crie avec emphase : 
» c’est de là qu’on tire les fleurs du langage ; c’est là 
» qu’on apprend l’éloquence, cet art si nécessaire pour 
» persuader et pour expliquer les plus rares pensées.... 
» Je n’accuse point les mots, qui sont des vases pré- 
» cieux et innocents, mais bien le vin de l’erreur qu’on 
» nous y présentait ; et si nous ne buvions, on nous 
» fouettait, sans qu’il nous fût permis d’en appeler à un 
» juge sobre.... et parce que j ’apprenais ces sottises 
» avec inclination, on m’appelait un enfant de bonne 
» espérance. »

Quel fut sur son âme l’effet de ces funestes études ? 
un dégoût mortel pour la vérité, un mépris pour PËcri- 
ture sainte tel qu’il la jugeait indigne d’entrer en corn" 
paraison avec les ouvrages de Cicéron \

1. S. Aug. Conf. lib. i, chap. 15, 16 ; lib, ni, o. 5.



DANS l’éducation. 158
Saint Jérôme à son tour nous apprend combien cette 

admiration exclusive pour les auteurs païens, fruit des 
premières études, est opposée au christianisme, funeste 
par conséquent à la jeunesse chrétienne et à la société. 
Il ne craint pas de nous révéler, avec une candeur dont 
une grande âme peut seule être capable, les reproches 
et les châtiments que ce coupable enthousiasme lui at­
tira de la part de Dieu même». Dans le même écrit, il 
déplore éloquemment son erreur ; et plus loin4 il ré­
clame contre ces études qui introduisent au sein du 
christianisme un langage tout païen. « Que peut-il y avoir 
» de commun, s’écrie-t-il, entre des chants profanes et 
» les chastes accords de lalyre de David? Comment pou- 
» voir allier Horace avec David, Virgile avec les saints 
» évangélistes ? Il ne nous est pas permis de boire en 
» même temps le calice du Seigneur et le calice des 
»- démons. »

Au seizième siècle, au moment où le paganisme res­
suscité envahissait l’Europe, le célèbre P. Possevin, 
tremblant pour l’avenir, faisait entendre à l’Italie ces 
énergiques paroles : « Pourquoi pensez-vous que les 
» hommes se précipitent dans le gouffre de l’iniquité 
» et s’abandonnent sans retenue à toutes leurs pas- 
» sions ? C’est, n’en doutez pas, que dès leur enfance 
a on leur a enseigné toutes choses, excepté la religion ; 
» c’est que dans les collèges, pépinières des États, on 
» leur fait lire tout, excepté les auteurs chrétiens. Si 
» on y parle de religion, c’est si rarement et avec tant 
» de légèreté, que cette instruction ressemble à une goutte 
» de vin délicieux dans un tonneau de fiel et de vinai-

1. Epistola ad Eustochium, p. 41.
2. Ad Laetam.



DU CATHOLICISME

» gre. La plupart de vos jeunes gens, au sortir des 
» écoles, se livrent au commerce ou à la médecine, et 
» bientôt ils oublient le peu de latin qu’ils ont appris, 
» mais les sentiments profanes qu’ils ont puisés dans 
» des lectures païennes ne s’effacent jamais ; de là vient 
» que, semblables à des estomacs malades, ils vomis- 
» sent sur-le-champ les paroles de religion et de vertu 
» qu’on veut plus tard leur adresser. »

Nous craindrions de dépasser les bornes d’une citation 
si nous rapportions tout ce que dit cet homme éminent 
contre le funeste usage que nous attaquons

Enfin l’arbre a donné ses fruits. On s’était imaginé 
qu’on pouvait impunément livrer au paganisme notre 
éducation, notre littérature et nos théâtres, comme si la 
logique du temps ne tirait pas toujours, avec une in­
flexible rigueur, les conséquences pratiques des théories 
déposées au cœur des générations naissantes. Aujour­
d’hui le bandeau fatal est tombé. La révolution française 
ne fut que la traduction sanglante de nos idées de col­
lège. Regardez : à peine l’explosion a-t-elle lieu, que tout 
se déclare parmi nous Grec et Romain. Le droit du plus 
fort, hideuse loi du monde antique, devient l’unique 
règle des législateurs. Sparte nous donne son abominable 
maxime que les enfants appartiennent à l’État avant 
d’appartenir à leurs parents. Nous avons une république, 
des consuls, un dictateur, un tribunal, un sénat, un 
empereur : l’aigle conduit nos légions à la victoire. Par­
tout on invoque les mânes des anciens Romains ; nos

156

i . Toutefois, son discours nous a paru si plein de force, de logique, et 
surtout de ce bon sens chrétien, aujourd'hui si rare, qu'on nous saura 
gré, nous l’espérons, de l’avoir publié & la fin de cet ouvrage, comme 
pièce justificative.



DANS L’ÉDUCATION.

mœurs deviennent farouches ; Brutus a des imitateurs ; 
Caton, Scévola, Manlius, Anaxagore ont la gloire de 
donner leur nom aux Français du dix-huitième siècle. 
Enfin, pour que rien ne manquât à cette atroce et bur­
lesque parodie, on nous obligea, sous peine de mort, à 
nous coiffer du bonnet phrygien.

D’où vinrent de pareilles idées? Comment purent-elles 
se produire avec un si étrange succès? M. Charles No­
dier va nous le dire. Pour sentir toute la vérité de ses 
paroles, il suffit de se rappeler que tout vient de l’édu­
cation. Après avoir dépeint les scènes horribles de la 
révolution et le dévergondage des assemblées populaires, 
« ce qu’il y a de remarquable, dit-il, c’est que nous étions 
» tout prêts pour cet ordre de choses exceptionnel, nous 
» autres écoliers qu’une éducation anomale et anormale 
» préparait assidûment depuis l’enfance à toutes cesaber- 
» rations d’une politique sans bases. Il n’y avait pas 
» grand effort à passer de nos études de collège aux 
» débats du forum, et à la guerre des esclaves. Notre 
» admiration était gagnée d’avance aux institutions de 
» Lycurgue et aux tyrannicides des Panathénées : on 
» ne nous avait jamais parlé que de cela. Les plus 
» anciens d’entre nous rapportaient qu’à la veille des 
« nouveaux événements, le prix de composition de 
» rhétorique s’était débattu entre deux plaidoyers à la 
» manière de Sénèque l’orateur, en faveur de Brutus 
» l’Ancien et de Brutus le Jeune. Je ne sais qui l’em- 
» porta aux yeux des juges, de celui qui avait tué son 
» père, ou de celui qui avait tué ses enfants; mais le 
» lauréat fut encouragé par l’intendant, félicité par le 
» gouverneur, caressé par le premier président et cou- 
» ronné par l’archevêque. Le lendemain on parla d’une

157



158 DU CATHOLICISME

» révolution et on s’en étonna, comme si on n’avait pas 
» dû savoir qu’elle était faite dans l’éducation du peuple.

» Si la mode de ces suasoires pédantesques venait à 
» se renouveler, et qu’il fût question de décider qui a 
» le plus contribué de Voltaire ou de Rousseau à l’a- 
» néantissement de nos vieilles doctrines monarchiques 
» (et religieuses), j ’avoue que je serais passablement em- 
» barrassé sur le choix, mais je ne dissimulerais pas que 
» Tite-Live et Tacite y ont eu bonne part. G’est un té- 
» moignage que la philosophie du dix-huitième siècle 
» ne peut s’empêcher de rendre aux jésuites, à. la Sor- 
» bonne et à l’Université *. »

Telle a donc été la désastreuse influence de nos 
études classiques sur les malheurs de la France et de 
l’Europe. Après de pareilles leçons, est-il un maître qui 
osât encore prendre sur lui la responsabilité d’un ensei­
gnement dont les dernières conséquences vont se per­
dre dans le sang et les ruines ?

D’ailleurs, qu’on ne s’y trompe pas ; point de terme aux 
maux de l’Europe, point de salut que par l’éducation ; 
mais point d’éducation salutaire sans religion ; et point 
de religion si elle ne se retrouve sur chacun de ses pas, 
au fond de tous les livres et de toutes les leçons, en un 
mot, si elle ne devient réellement Yalpha et Yoméga de 
toute science et de toute étude. Pour être fortement 
chrétien à vingt ans, il faut avoir grandi dans une atmo­
sphère religieuse. Or, nous le demandons à tout homme 
de bonne foi, une éducation telle que la nôtre remplira- 
t-elle jamais ce but essentiel ? Le passé n’est-il pas ici 
la prophétie de l’avenir ? Depuis deux siècles voyez son

1. Souvenirs, t. I, 88.



dans l’éducation .

œuvre. A-t-elle donné à la société autre chose que des 
générations chrétiennes en théorie et païennes de mœurs 
et de conduite ? Voilà le fait, il est éclatant, il est géné­
ral ; les exceptions confirment la règle.

Disons-le donc en finissant : si nous avons eu le bon­
heur de conserver notre foi, c’est en dépit de nos études 
classiques. Nous en rougissons pour nous-mêmes et 
pour nos jeunes contemporains, ou plutôt nous en rou­
gissons pour nos maîtres et pour la société qui les 
forma. Au sortir du collège nous savions par cœur les 
noms, l’histoire, les aventures des dieux et des déesses 
de la fable; nous connaissions Les Danaïdes et les Par­
ques, les oies du Capitole et les poulets de Claudius ; 
sans hésiter, nous aurions pu faire la biographie des 
historiens, des philosophes, des orateurs, des grands 
capitaines du paganisme : en un mot, nous possédions 
tout le savoir désirable dans d’honnêtes jeunes gens de 
Rome ou d’Athènes, rejetons des Brutus ou des Grac- 
ques, candidats des gloires du forum, adorateurs de 
Jupiter et de Saturne.

Mais si, par malheur, on nous eût transportés sur le 
terrain du christianisme, interrogés sur nos héros et nos 
gloires, les Chrysostome, les Augustin, les Athanase, 
les Ambroise, les rois de l'éloquence chrétienne, les 
pères du monde moderne, nos maîtres dans la science 
de la vie ; si on nous eût demandé, à nous leurs en­
fants quelle fut l’époque de leur naissance, quels ou­
vrages ils composèrent, quel rôle ils jouèrent dans le 
monde, quelles actions leur méritèrent l’admiration des 
siècles et le culte de l’Église, on nous eût parlé une lan­
gue étrangère. La rougeur de notre visage, et le silence 
honteux de notre bouche, en excitant la pitié de l’homme

189



160 DU CATHOLICISME

sensé, eussent mis à nulle contre-sens monstrueux de 
nos études de collège. Voilà notre histoire, peut-être 
aussi celle de bien d’autres.

Plaignez-vous maintenant de l’aversion, du mépris 
delà jeunesse pour le christianisme. Vous avez bonne 
grâce ; c’est à la jeunesse à se plaindre de vous : ses pré­
jugés sont vos crimes. Jugez-en vous-mêmes. Si, n’é­
coutant qu’un prétendu zèle pour la science, les païens 
eussent pris nos livres chrétiens pour base de l’ins­
truction de leurs enfants ; si, chaque jour, ils eussent 
excité leur admiration pour nos saints martyrs, placé 
au-dessus de tout nos philosophes et nos orateurs, vanté 
nos institutions et nos lois comme le chef-d’œuvre de 
la sagesse et de l’équité, l’homme du plus vulgaire bon 
sens n’aurait-il pas dit que les païens démolissaient de 
leurs propres mains leurs temples et leurs autels ? Et si 
plus tard ils eussent gémi, ils se fussent étonnés du mé­
pris de leurs enfants pour le culte paternel et de leur 
penchant au christianisme, quel nom auriez-vous donné 
à leurs plaintes et à leur étonnement ? Eh bien ! voilà 
notre histoire ; le paganisme est dans l’éducation, et 
vous vous étonnez qu’il soit dans les idées et les mœurs ! 
Si votre étonnement est sincère, changez de système : 
qui repousse l’effet, doit faire disparaître la cause !

Au reste, que demandons-nous? Que l’ordre soit ré­
tabli dans l’éducation pour rentrer ainsi dans la société; 
que l’accessoire prenne la place qui lui convient ; que 
les auteurs païens ne soient plus les seuls ni les princi­
paux pédagogues de la jeunesse ; que les classiques 
chrétiens remplissent désormais cette noble fonction. 
Loin de donner par là l’exclusion aux auteurs profanes, 
nous sommes les premiers à leur marquer une place



dans l ’éducation . 164
dans un cours d’instruction complète. Mais cette place 
ne peut être que secondaire. L’enfant chrétien a deux 
sociétés à connaître : celle dont il est fils, et qu’il doit un 
jour servir et honorer; l’autre qu’il peut ignorer sans 
conséquence pour son bonheur et celui de ses sem­
blables. Les auteurs chrétiens sont les organes de la 
première ; les auteurs païens, de la seconde : fixez main­
tenant leur rôle 1 .

1. Nous ne parlons point des auteurs à adopter ; car, si la nécessité de la réforme que nous signalons est comprise, nous sommes prêts à publier une collection de classiques chrétiens grecs, latins, allemands, anglais espagnols et italiens.

il



CHAPITRE XVI

ÉTUDE DU MONDE PHYSIQUE

Nous avons dit en commençant1 que la vérité à la­
quelle l’éducation doit initier l’intelligence se trouve 
dans trois régions différentes : en Dieu, dans l’homme 
et dans le monde. Déjà nous avons parlé de Dieu et de 
l’étude de l’homme considéré comme être spirituel. 
Par là nous avons ouvert à l’enfant les deux premiers 
champs de son investigation. Il nous reste à le mettre 
sur les traces de la vérité, manifestée et comme ré­
pandue dans le monde des corps.

Le soleil ne brille pas avec plus d'éclat sur l’horizon, 
que Dieu dans la création physique : la nature est 
pleine de lui ; l’univers est un temple, dont chaque 
partie célèbre à sa manière les perfections divines : 
sur le front de chaque être est gravé le sceau de la 
puissance créatrice. Bien plus, exprimée par le langage, 
les croyances et les monuments des peuples, la vérité 
ne parle qu’à notre esprit et à notre cœur, tandis que 
dans les merveilles de la nature elle parle encore à nos 
sens. Là, elle se voit pour ainsi dire de nos yeux, se 
touche de nos mains; là, en un mot, semblable en quelque

î .  Chap, ni;



du catholicisme dans l’éducation. 163
sorte au Verbe incarné, elle se revêt d’une enveloppe 
matérielle, pour être plus à portée de notre faiblesse. 
Amour admirable ! qui ne laisse aucune porte de notre 
cœur sans y frapper.

Dans la religion comme dans l’histoire, nous avons re­
marqué deux choses bien distinctes : Pâme et le corps, 
f  esprit et la lettre : il en est de même dans le monde phy­
sique. De là, deux études de la nature également dis­
tinctes, l’étude philosophique et l’étude purement des­
criptive. Quoique séparables dans la théorie, ces deux 
études ne doivent point être séparées dans l’application: 
c’est le vœu de tous les amis éclairés et sincères des 
sciences physiques. G’est la condition nécessaire de leur 
régénération et de leur progrès ; car la réunion de l’une 
et de Vautre peut seule conduire à une connaissance par­
faite de la nature. Parlons donc de l’une et de l’autre.

Depuis la grande époque des égarements de la raison 
en Europe, l’enseignement des sciences naturelles a été 
successivement haineux et indifférent à l’égard de la 
religion. Or, nous croyons l’avoir établi, la première né­
cessité de notre époque, la tâche providentielle de la gé­
nération catholique naissante, c’est de ramener Dieu de 
l’exil et de le faire rentrer triomphant dans toutes les 
parties de son domaine. Pensons-y de nouveau: placés 
entre un passé sanglant, qui disparaît abîmé sous des 
ruines, et un avenir encore incertain, qui s’élève enve­
loppé d’ombres épaisses, voulons-nous perpétuer pour 
nous et nos neveux les calamités de nos pères, en per­
pétuant le crime de leur incrédulité? Malheur à nous, si 
jamais nous oublions les circonstances sociales au milieu 
desquelles nous nous éveillâmes à la vie!

La nécessité de cette régénération scientifique une



164 DU CATHOLICISME

fois établie, notre tâche se borne à en exposer le but et 
les moyens.

A mesure que chacune des parties de l’univers sor­
tait du néant, le Créateur examinait son ouvrage, et il 
disait qu'il était bon. Puis, la création tout entière étant 
achevée, il promena son regard scrutateur sur l’en­
semble de ses œuvres, et il vit que toutes les choses 
qu’il avait faites étaient très bonnes. Par ces profondes 
paroles est exprimée tout à la fois la perfection absolue 
des diverses parties de la nature, et leur perfection 
relative, par conséquent l’harmonie générale qui résulte 
de leur ensemble.

Telle est aussi la vérité contenue dans ce mot célèbre 
des anciens sages de l’Orient : L'univers est une lyre 
dont Dieu est le musicien. Qui donc osera contester que 
le vrai but de la science soit de chercher dans la nature 
ce que l’œil divin y a vu ? ou, pour parler comme la théo- 
sophie indienne, qui osera nier que la gloire de l’homme 
soit d’être initié aux secrets divins de cette mystérieuse 
harmonie ? car, l’homme aussi n’est-il pas, dans un 
sens, le dieu et par là le musicien de l’univers ? Ne faut- 
il pas dès lors que les cordes harmonieuses de cette lyre, 
montée par le Créateur lui-même, frémissent sous sa 
main savante ?

Mais quelle est cette bonté que le Créateur a recon­
nue dans ses œuvres ? quelle est cette harmonie de la 
nature dont parlent les Anciens? C’est d’abord le ma­
gnifique témoignage que l’univers et chaque partie de 
l’univers rendent aux attributs de leur auteur. Puis­
sance, sagesse, bonté, providence infinie, voilà ce que 
répètent éternellement les mille voix de la terre et des 
cieux. En un mot, Dieu vit son image, l’image de son



DANS l ’ÉD-UCATION.

unité et de sa trinité dans son ouvrage et dans chacune 
de ses parties, voilà pourquoi il le trouva bon. Ce sont en­
suite les rapports intimes, merveilleux, innombrables de 
l’univers et de chacune de ses parties entre elles et avec 
les organes, les sens, les facultés, les besoins, les plai­
sirs même de l’homme : rapports tels, qu’entre les cordes 
d’une lyre l’accord n’est pas plus parfait ; et qu’entre 
le roi et les sujets, la fin et les moyens, les relations ne 
sauraient être ni plus nombreuses ni plus étroites.

Magnifique ensemble ! sublime harmonie ! qui n’échap­
pèrent jamais à l’observateur consciencieux. Dès l’abord, 
Linné en resta frappé d’étonnement. Voici le début impo­
sant de son Système de la nature : « J ’ai vu passer, me 
» cachant la face, le Dieu éternel, dont la sagesse est infi- 
» nie, dont la puissance est sans bornes, je l’ai v u e tj’aiété 
» frappé de stupeur. J ’ai vu quelques traces de son pas- 
» sage dans les diverses parties de la création. Quelle 
» puissance, quelle sagesse, quelle incompréhensible per- 
» fection dans toutes les créatures, même les plus petites, 
» dans celles même qui sont comme nülles pour nous ! 
» J ’ai vu des animaux s’appuyant sur les végétaux, les 
» végétaux sur les minéraux, les minéraux sur la terre ; 
» la terre ensuite, suivant un ordre admirable, tournant 
» autour du soleil, centre de la vie ; le soleil enfin, tour- 
» nant autour de son axe avec les autres astres ; tout le 
» système des corps célestes dont on peut à peine cal- 
» culer la distance et le nombre, se mouvant dans l’es- 
» pace, suspendus par l’incompréhensible premier mo- 
» teur, l’Être des êtres *. »

i .  « Deum sempiternum, omniscium, omnipotentem, a tergo tran­
seuntem vidi et obstupui! Legi aJiqua ejus vestigia per creata rerum, in 
quibus omnibus etiam minimis et fere nullis quæ vis, quanta sapientia,

16S



»U CATHOLICISME166
Hunier exprime ainsi les impressions que produit 

infailliblement l’étude religieuse de la nature. « Il 
» n’existe pas, dit cet homme célèbre 1 , de sujet de ré- 
» flexion plus désirable que les phénomènes de la nature
» lorsqu’on les rapporte à un auteur intelligent.....C’est
» voir l’univers comme un temple où nous sommes en 
» adoration permanente. Au lieu de ne penser à Dieu 
» que rarement, comme cela arrive à ceux qui n’ont pas 
» cette habitude, il nous devient en quelque sorte impos- 
» sible de ne pas lier l’idée de Dieu avec tous les objets 
j> qui frappent nos regards. Il n’existe pas un seul corps 
» organisé qui, dans les moyens qu’il a de se conserver 
» et de se reproduire, ne démontre le soin particulier 
» que le Créateur lui a accordé sous ces rapports. C’est 
» donc une même intelligence qui a tout ordonné ; c’est 
» la même intelligence qui s’intéresse à tous les êtres

quam inextricabilis perfectio I Observavi animalia inniti vegetabilibus, vegetabilia terrestribus, terrestria telluri, tellurem dein ordine inconcusso, volvi circa solem a quo vita mutuatur : solem demum circa axim gyrari cum reliquia astris, systemaque siderum spatio et numero vix definiendum mediante motu in vacuo, nihilo suspensum teneri ab incomprehensibili movente primo, ente entium. »De son regard d’aigle, saint Augustin avait saisi cet admirable enchaî­nement des êtres, et, comme le grand naturaliste que nous venous de citer, il en étaitravi d'admiration. « Omnia tangis, dit-il au Seigneur, nec tamen omnia tangis æqualiter : quaedam enim tangis ut sint, non tamen ut vivant, sentiant et discernant; quædam vero tangis ut sint et vivant, non tamen ut sentiant et discernant ; quædam vero tangis ut sint, vivant et sentiant, non tamen ut discernant ; quædam vero tangis ut sint, vivant, sentiant et discernant. Et cum libimetipsi nunquam dissimilis sis, dissimiliter tamen tangis dissimilia : qui ubique semper præsens es, et inveniri vix potes. ?> M ed., c. 29, u° 3 .i .  Noyez ses Essais, dans lesquels il fait servir toutes les connaissances à confirmer les vérités de la religion. Nous ne connaissons rien de plus sublime, de plus éminemment philosophique, sur l’ordre et les merveilles de l’univers, que les ouvrages des six jours de saint Basile, de saint Grégoire de Nysse, et les homélies de saint Ghrysostome sur la Genèse.



DANS L ’ÉDUCATION.

» créés ; c’est sous les lois de cet être que nous vivons ; 
> notre existence, notre bonheur sont en ses mains, 
» et tout ce que nous avons à espérer doit venir de lui. 
» Dans l’immense tableau que nous offre la nature, nous 
» voyons que rien n’a été négligé, et que le même degré 
» d’attention et de soins a été accordé aux plus petits 
» objets... Comment pourrait-il nous venir à l’esprit 
» que nous serons jamais oubliés ou négligés nous- 
» mêmes ? »

Sur les rapports de la création avec les besoins 
et les facultés de l’homme, entendons M. Ballanche: 
« L’homme règne sur les animaux; mais les uns fuient 
» son approche, les autres viennent chercher les fers 
» de la servitude, les autres enfin accourent autour de 
» son habitation pour l’embellir ou pour être protégés 
» par lui : il en est même qui viennent chercher la mort 
» pour sa nourriture, ou offrir leurs molles toisons pour 
» ses vêtements... Dieu, qui a voulu que l’homme so- 
» cial eût des serviteurs parmi les animaux, a dit au 
» taureau: « Tu abaisseras tes cornes menaçantes sous 
» le joug pour rendre fertile la terre que j ’ai donnée à 
» l’homme. » Il a dit au cheval : « Sois son noble com- 
» pagnon dans ses travaux et dans ses dangers ; » au 
» chameau doué de sobriété : « Tu traverseras avec lui 
» les déserts, en t’abstenant de boire et de manger ; » au 
» renne : « Tu traîneras le Lapon autour des glaces du 
» pôle. » Il a dit au chien : « Tu garderas les troupeaux 
» de l'homme, tu veilleras autour de sa demeure, tu le 
» suivras dans ses voyages, tu trahiras ton propre in- 
» stinct pour te faire l’ennemi des autres animaux, lors- 
» que ton maître voudra prendre les plaisirs de la 
» chasse ; et, s’il devient pauvre, misérable, privé de la

467



DU CATHOLICISME

» vue, tu dirigeras ses pas sur les bords du précipice 
» pour le lui faire éviter, ou parmi les flots d’une mul- 
» titude insouciante, pour qu’il reçoive le pain de l’au- 
» mône que tu partageras avec lui. Croyez-vous que 
» cet instinct des animaux marqués pour la domesticité 
» ne prouve pas l’intention du Créateur, qui leur donna 
» cet instinct, et qui ainsi l’ajouta en quelque sorte 
» aux organes mêmes de l’homme Ces merveilleux 
rapports des animaux avec les besoins de chacun se 
remarquent d'une manière non moins frappante dans 
les deux autres règnes de la nature, ainsi que dans 
toutes les parties de Punivers. C’est un fait si palpable 
que nous croyons superflu d’en développer les preuves; 
il suffit de se rappeler que toutes les créatures sont 
tellement liées entre elles, et se rapportent tellement à 
nous, que l ’homme ne saurait manger un morceau de 
pain sans jouir du monde entier3.

Leibnitz, Niewentit, Charles Bonnet, et tant d’autres 
naturalistes qui marchent à la tête de leur siècle, ne tien­
nent pas un autre langage. Ils ne croyaient donc pas, ces 
esprits si élevés et si vastes, fausser la science en donnant 
à leurs immortels travaux un but religieux. N’ont-ils pas 
été jusqu’à dire, que la plus grande utilité qu'on puisse 
retirer de F étude de la nature était de s'exciter à la piété, 
La nature n’était donc pas athée pour ces puissants gé­
nies, qui voyaient dans Punivers une révélation divine, 
un livre ouvert à tous, où se lisent, dans une langue in­
telligible à tous, et l’inébranlable certitude des faits re­
ligieux, et l’existence d’un Dieu, un, sage, puissant et

168

1. Institutions sociales, chap, ix, 2e partie.
2. Voyez le chapitre n  de cet ouvrage.



DANS L’ÉDUCATION.

bon, qui sema l’être comme en se jouant ; et l’éminente 
supériorité de l’homme, etson domaine absolu surtout ce 
qui existe, et les soins paternels dont il est l’objet. Àh ! ils 
comprenaient, au contraire, que présenter la nature 
comme une source intarissable de méditations profondes, 
d’inspirations touchantes, de bénédictions éternelles, 
c’était la faire servir à la véritable fin pour laquelle Dieu 
l’a tirée du néant.

Suivre leurspas, sera-ce donc s’égarer? Chercher dans 
la science ce qu’ils y ont eux-mêmes cherché avant, sera- 
ce poursuivre une vaine chimère ? Faire redire à la na­
ture la gloire de son auteur et la dignité de l’homme, 
sera-ce un crime et le meurtre delà science? Ah ! plutôt, 
le crime et le meurtre de la science sont à cette foule de 
profanateurs, non moins dépourvus de véritable savoir 
que de génie (car le génie fut toujours religieux), qui, 
par une attention sacrilège, par de longs et persévérants 
efforts, ont étouffé cette voix religieuse de la nature, 
et qui, brisant la chaîne des êtres, ont méconnu les divins 
rapports de la création inférieure avec la création supé­
rieure ; ont combattu, nié les témoignages muets, mais 
éloquents, dun monde nécessairement chrétien. A ceux- 
là encore le meurtre de la science, qui nient Dieu, parce 
que, dans leur prétendue autopsie de l’univers, ils ne 
l’ont pas rencontré sous leur scalpel ; qui, l’exilant dans 
leur cerveau desséché, ont pu écrire de volumineux ou­
vrages, sans qu’une seule fois ce nom adorable soit venu 
sanctifier leur plume ; à ceux-là le crime, le meurtre de 
la science, l’athéisme forcé de la nature, l’incrédulité va­
gue, cruelle, irrémédiable, qui tourmente la jeunesse et 
éteint la flamme du génie I

Au reste, si nous réclamons avec tant de force une di-

169



170 DU CATHOLICISME

rection religieuse pour l’étude de la nature, c’est bien 
moins, Comme nous l’avons dit ailleurs, dans l’intérêt de 
la religion que dans l’intérêt de l’homme et de la science 
elle-même. Sans elle, en effet, l’homme ne remplira 
jamais sa mission à l’égard de la nature. Créé pour s’as­
similer le monde matériel, afin de l'élever avec lui jus­
qu’à Dieu, s’il ne le fait, il est bientôt vaincu par la ma­
tière etrabaissé jusqu’à son niveau. Car, entre eux, il y a 
lutte perpétuelle. Or, l’unique moyen, pour l’homme, de 
spiritualiser en quelque sorte la matière est de l’étudier 
sous l’influence delà religion. Privée du flambeau de la 
foi, la science physique est à son tour obligée de végéter, 
condamnée qu’elle est à des doutes, à des absurdités et 
à des tâtonnements éternels. Car on a beau dire et se 
récrier, le dernier mot des sciences naturelles, aussi bien 
que des sciences morales, est nécessairement un mot 
catholique. La preuve en est facile : point de science 
sans vérité, point de vérité sans Dieu, point de Dieu 
sans religion, point de religion sans le catholicisme. 
Voilà pourquoi nous portons à toutes les sciences le défi 
de donner, sans recourir à ses lumières, une solution 
raisonnable à leurs plus importants problèmes.

D’ailleurs, qu’on ne s’effraie point de nos demandes. 
En lui imprimant un caractère religieux, nous ne vou­
lons que rendre à la science sa dignité. Loin de nous 
l’intention de combattre ou d’empêcher, de quelque ma­
nière que ce soit, aucun des résultats matériels et posi­
tifs de l’investigation. Cherchez tant qu’il vous plaira 
dans les corps des propriétés nouvelles; que les plantes 
vous révèlent leurs vertus salutaires ; qu’au feu de vos 
creusets les métaux vous montrent le secret de leur com­
position et la nature de leurs éléments ; faites des forces



BANS L ’ÉDUCATION.

de la nature des applications encore inconnues, reculez, 
aussi loin que vous pourrez, les bornes de l’intelligence 
dans le domaine des arts et des sciences positives ; en un 
mot, que par vos veilles laborieuses, l’homme physique 
atteigne à un degré de développement sans exemple 
dans le passé, nous encouragerons vos efforts, nous 
applaudirons à vos succès ; mais aussi, sou venez-vous 
que la nature est faite pour le bien de l’homme tout en­
tier, pour le bien de son cœur, pour le bien de son 
intelligence comme pour le bien de son corps ; gardez- 
vous donc d’aller contre le dessein du Créateur, et de 
priver l’œuvre divine de ses deux plus nobles fins, en 
négligeant de la faire servir au développement de 
l’homme intellectuel et moral ; sachez cueillir tout le 
fruit de vos travaux ; complétez, ennoblissez la science ; 
sachez enfin, sur les ailes de la foi, planer au-dessus de 
la région des sens, et découvrir, dans les merveilles de 
la nature, des applications d’un autre ordre, des résul­
tats plus dignes d’un être immortel et religieux avant 
tout.

471



CHAPITRE XVII

SUITE DU CHAPITRE PRÉCÉDENT

Le principe qui doit vivifier l’étude delà nature une 
fois déterminé, il nous reste à indiquer l’ordre et les 
moyens de cette étude. Là-dessus voici nos raisons et 
nos aperçus,

Dieu est le centre du monde intellectuel ; c’est par 
lui que commence l’étude synthétique de la vérité 
dans le monde des intelligences. De même, l’homme 
est le centre du monde des corps ; composé de deux sub­
stances, il est l’anneau mystérieux qui, dans la chaîne 
des êtres, unit la création spirituelle à la création ma­
térielle ; s’il n’est placé qu’au dernier degré des hiérar­
chies supérieures, il tient le premier rang dans les hié­
rarchies inférieures ; son corps est comme le point cul­
minant d’où l’esprit peut embrasser d’un seul regard le 
monde matériel : miniature de l’univers, miroir admi­
rable, où viennent se réfléchir, non seulement sans se 
confondre, mais encore avec une netteté et une har­
monie parfaites, tous les règnes de la nature avec leurs 
propriétés distinctes. Dans l’ordre synthétique, l’étude 
de l’organisme de l'homme est donc la transition néces­
saire du monde invisible au monde visible, le premier



DU CATHOLICISME DANS L’ÉDUCATION. 173
objet d’attention pour l’investigateur de la vérité dans 
la nature.

Cet ordre, d'ailleurs, ne semble-t-il pas nous être 
tracé par la Providence elle-même ? De tous les corps 
n’est-ce pas le nôtre qu’il nous est le plus facile et le 
plus important de connaître ? L’homme pris pour point 
de départ, nous examinerons ensuite, et pour les mêmes 
raisons, les êtres qui nous environnent et qui nous 
touchent de plus près. Comme trois rayons tirés d’un 
centre commun, les trois règnes partageront pour nous 
les êtres en trois grandes divisions. Le règne le plus 
noble, et dans ce règne, comme dans les autres, les 
espèces et les familles qui ont le plus de rapport avec 
nous se présenteront les premières à notre attention.

Mais ici, laissons parler le maître : « Imaginons un 
» homme qui a en effet tout oublié ou qui s’éveille 
» tout neuf pour les objets qui l’environnent ; plaçons 
» cet homme dans une campagne où les animaux, les 
» oiseaux, les poissons, les plantes, les pierres se pré- 
» senteront successivement à ses yeux. Dans les pre- 
» miers instants cet homme ne distinguera rien et 
» confondra tout ; mais laissons ses idées s’affermir 
» peu à peu par des sensations réitérées des mêmes 
» objets; bientôt il se formera une idée générale de la 
» matière animée; il la distinguera aisément de la 
» matière inanimée, et peu de temps après il distin- 
» guera très bien la matière animée de la matière végé- 
» tative, et naturellement il arrivera à cette première 
» grande division : animal, végétal et minéral; et comme 
» il aura pris en même temps une idée nette de ces 
» grands objets si différents, la terre, Y air et l’eai«, il vien- 
» dra en peu de temps à. se former une idée particulière



M i DU CATHOLICISME

» des animaux qui habitent la terre, de ceux qui habitent 
» dans l’eau, et de ceux qui s’élèvent dans l’air, et par 
» conséquent il se fera aisément à lui-même cette se- 
» conde division : animaux quadrupèdes, oiseaux, pois- 
» sons. Il en est de même dans le règne végétal, des 
» arbres et des plantes ; il les distinguera très bien, soit 
» par leur grandeur, soit par leur substance, soit par 
» leur figure. Voilà ce que la simple inspection doit 
» nécessairement lui donner, et ce qu’avec une très 
» légère attention, il ne peut manquer de reconnaître ; 
» c’est là aussi ce que nous devons regarder comme réel 
» et ce que nous devons respecter comme une division 
» donnée par la nature même.

» Ensuite mettons-nous à la place de cet homme, ou 
» supposons qu’il ait acquis autant de connaissance, et 
» qu’il ait autant d’expérience que nous en avons ; il 
» viendra à juger les objets de l’histoire naturelle par 
» les rapports qu’ils auront avec lui ; ceux qui lui se- 
» ront les plus nécessaires, les plus utiles, tiendront le 
» premier rang. Par exemple, il donnera la préférence, 
» dans l’ordre des animaux, au cheval, au chien, au 
» bœuf, etc. ; et il connaîtra toujours mieux ceux qui 
» lui seront les plus familiers ; ensuite il s’occupera de 
» ceux qui, sans être familiers, ne laissent pas d’ha- 
» biter les mêmes lieux, les mêmes climats, comme les 
» cerfs, les lièvres et tous les animaux sauvages, et ce 
» ne sera qu’après toutes ces connaissances acquises, 
» que la curiosité le portera à rechercher ce que peu- 
» vent être les animaux des climats étrangers, comme 
» l’éléphant, le dromadaire, etc. Il en sera de même 
» pour les poissons, pour les oiseaux, pour les insectes, 
» pour les coquillages, pour les plantes et pour toutes



dans l’éducation.

» les autres productions de la nature ; il les étudiera à 
» proportion de Futilité qu’il en pourra tirer, il les cou» 
» sidérera à mesure qu’ils se présenteront plus fami- 
« librement, et il les rangera dans sa tête relativement 
» à cet ordre de ses connaissances, parce que c’est en 
» effet l’ordre selon lequel il les a acquises, et selon 
» lequel il lui importe de les conserver. Cet ordre, le 
» plus naturel de tous, est celui que nous avons cru 
» devoir suivre l . »

Aristote, cité par Buffon, est encore plus explicite. 
Ce grand philosophe commence son Histoire naturelle 
par l’homme, « et il le décrit le premier ; et pour rendre 
» sa description moins sèche et plus piquante, il tâche 
» de tirer des conséquences morales en parcourant les 
» rapports physiques du corps humain... Il décrit donc 
» l’homme par toutes ses parties extérieures et inté- 
» rieures, et cette description est la seule qui soit 
» entière. Au lieu de décrire chaque animal en parti- 
» culier, il les fait connaître tous par les rapports que 
» toutes les parties de leur corps ont avec celles du 
» corps de l’homme. Lorsqu’il décrit, par exemple, la 
» tête humaine, il compare avec elle la tête des diffé- 
» rentes espèces d'animaux. Il en est de même de toutes 
» les autres parties. A la description du poumon de 
» l’homme, il rapporte historiquement tout ce qu’on sa- 
» vait des poumons des animaux, et il fait l’histoire de 
» ceux qui en manquent ; .... et suivant ainsi ce plan de

175

1. Buffon, Manière d'étudier l'histoire naturelle, t . I , p. 31, édit, royale. — On peut voir dans ce discours, qui est un chef-d’œuvre, avec quelle puissance de logique efc tie talent Buffon foudroie toutes les classifications, toutes les méthodes artificielles inventées depuis pour étudier l’histoire naturelle et les sciences physiques.



176 DU CATHOLICISME

» comparaison, dans lequel, comme on voit, l'homme 
» sert de modèle, et ne donnant que les différences qu’il 
» y a des animaux à l’homme, et de chaque partie des 
» animaux à chaque partie de l’homme, il retranche à 
» dessein toute description particulière, il évite par là 
» toute répétition, il accumule les faits, et il n’écrit pas 
» un mot qui soit inutile. Get ouvrage... est l’abrégé le 
» plus savant qui ait jamais été fait \  »

Et maintenant, que faut-il de plus en faveur de l’or­
dre que nous proposons ? Toutes les autres citations 
nous paraissent superflues ; les paroles et la pratique 
de ces grands hommes ne laissent rien à désirer.

Ainsi, après être descendue, de degré en degré, 
jusqu’aux dernières limites des trois règnes, jusqu’aux 
dernières profondeurs de son domaine terrestre, l’in­
telligence, élevant ses regards, étudiera les lois de 
ce monde céleste, dont la magnificence et l’harmonie 
frappent d’étonnement et ravissent l’admiration avant 
même qu’on en ait pénétré les mystères. Ici encore 
nous marcherons à la recherche du vrai par la mé­
thode de synthèse.

Les étoiles fixes^ï parmi elles la plus brillante, la 
plus utile, la plus intéressante pour nous, le soleil, 
fixera d’abord notre attention ; viendront ensuite les 
planètes primaires et secondaires  ̂ puis les comètes; on 
un mot, nous étudierons les corps célestes comme 
nous aurons étudié les corps terrestres, en procédant 
du plus utile, du plus intéressant, du plus facile à con­
naître, à ce qui l’est moins. D’un autre côté, admettant 
en principe les faits généraux reconnus par les astro-

1. Buffon, Manière rf’étudier Vhistoire naturelle^ etc., p. 46, etc.



DANS L’ÉDUCATION.

nomes, nous déduirons comme conséquences néces­
saires de ces lois générales du ciel, les lois particulières 
des principaux corps lumineux. Ainsi nous aurons la 
satisfaction d’avoir atteint, en ce point comme dans les 
autres, le véritable but de nos efforts, savoir, de placer 
la jeune intelligence sur la route du vrai, tellement 
qu’elle puisse, sans crainte d’aboutir à un abîme, 
s’avancer beaucoup plus loin, si telle est sa vocation.

Nous commençons donc l’étude de l'univers par 
Yhistoire naturelle, et non pas, comme cela se pratique 
ordinairement, par l’étude de la physique ou de la chi­
mie. Pourquoi ? Parce que, suivant la pensée de Buffon, 
l’histoire naturelle est la source de toutes les sciences 
physiques, et que l’ordre de synthèse procède du géné­
ral au particulier, du plus connu au moins connu. 
Ajoutez à cela, que l’histoire et la description de cette 
variété infinie d’êtres dont se compose la nature, offrent 
des agréments et un attrait d'autant plus en rapport 
avec l’intelligence et les goûts de la jeunesse, que 
cette étude théorique du monde peut être poussée bien 
loin, sans le secours ou du moins sans la connaissance 
très avancée des mathématiques.

177

12



CHAPITRE XVIII

DES MATHÉMATIQUES

Ce que les langues sont aux sciences intellectuelles 
et morales, les mathématiques le sont aux sciences 
physiques : connaissances instrumentales, clefs néces­
saires de la science, mais non la science elle-même. 
Considérées en soi, elles ne sont d’aucune utilité réelle. 
« Le fruit des autres sciences,dit Quintilien, se perçoit 
» quand on les possède, mais les mathématiques ne font 
» que disposer l’esprit et le rendre plus capable de ce 
» qu’il apprend par la suite1 2.» C’est aussi la pensée de 
Buffon *, Toutefois, si l’étude des langues développe l’es­
prit enlui faisant connaître cette variété de rapports sous 
lesquels les mêmes vérités furent envisagées par les 
différents peuples ; si elle l’initie à cette haute métaphy­
sique déposée dans le langage humain à l'insu de 
l’homme lui-même, n’est-il pas juste de reconnaître 
un avantage analogue dans l’étude des mathématiques ? 
Le propre de cette étude, n’est-ce pas de faire saisir et

1. « In geometria partem fatentur esse utilem teneris æ lati bus : agitari 
namque animos, atque acui ingenia, et celeritatem percipiendi venire 
inde considerant : sed prodesse eam non u t esteras artes cum perceptae 
sint, sed cum discatur, existimant. » Quintii. Instit. orat. lib. i, c. 10.

2. Voyez son Discours cité plus haut.



DU CATHOLICISME DANS l ’ÉDUCATJON. 179
comparer simultanément plusieurs rapports? Peut-on 
nier encore que, bordant de leurs inflexibles propor­
tions, comme d’un double parapet, la route de l'intelli­
gence, elles lui communiquent peu à peu cette rectitude 
de pensées, et cette rigueur de logique dont elle ne 
saurait s’écarter d’un seul pas, sans qu’un chiffre accu­
sateur ne vienne à l’instant même lui révéler son 
erreur et la faire rentrer dans la voie ?

Mais, d’un autre côté, cette inflexibilité de raisonne­
ment, cette précision mathématique n’expose-t-elle 
l’esprit à aucun danger? ne donne-t-elle lieu à aucun 
mécompte? Nous sommes loin de le penser ; et notre 
tâche, comme notre devoir, est de faire la part du 
blâme, comme nous avons fait celle de l’éloge. Sans par­
ler des inconvénients avoués de tout homme impartial, 
savoir, que l’application soutenue aux mathématiques 
dessèche le cœur, flétrit l’imagination et tend à rendre 
l’esprit plutôt creux que profond ; il est certain qu’ha­
bituant l’homme à vivre dans un monde idéal, à opé­
rer, à raisonner toujours sur des abstractions, et à voir 
infailliblement jaillir d’un principe la conséquence 
même la plus éloignée, elle affaiblit le bon sens prati­
que et l’aptitude à juger des faits sociaux.

Ainsi l’on voit chaque jour l’esprit mathématique, 
maîtrisé par ces habitudes sévères, transporter à son 
insu cette rigueur inflexible dans la déduction d’un 
système de politique ou de philosophie. Il arrive delà, 
qu’appréciant le résultat de l’action libre des volontés, 
comme il calcule celui des forces nécessaires des corps, 
sans tenir compte de mille causes secondes, imprévues, 
inappréciables, qui, dans le domaine de la morale, 
arrêtent, retardent, modifient le cours des choses, l’esprit



180 DU CATHOLICISME

voit à la fin toute sa logique en défaut, et se trouve lui- 
même jeté bien loin de la réalité. Que sera-ce si, piqué 
de ce mécompte humiliant, il s’opiniâtre, se passionne 
pour la défense de son faux système, et essaie d’y plier 
les faits ? Demandez-le plutôt à l’histoire ; elle vous dira 
que là fut le vice radical, la cause première de tant d’u­
topies qui ont désolé la société, la raison de la rigueur 
outrée de la plupart des systèmes, et peut-être, en y re­
gardant de plus près, le principe de cette logique bar­
bare qui souille notre code pénal.

Mais un autre danger incomparablement plus grave, 
est de persuader qu’il n’y a de certitude que dans les 
mathématiques. « Semez des géomètres, dit avec em- 
» phase l’Encyclopédie, et de cette semence féconde il 
)> naîtra partout des philosophes 1. » Et de fait, le moyen 
n’est pas mal trouvé. Quand vous aurez réussi à per­
suader qu’il n’y a de vrai que ce qui peut se prouver par 
a plus b, il est évident que vous n’aurez que des impies 
et des sceptiques. Toutes les vérités qui ne seront pas 
susceptibles de ce genre de preuve, ne s’élevant plus 
au-dessus de la vraisemblance et de la probabilité, com­
ment seraient-elles pour l’homme éclairé des points de 
croyance et des règles obligatoires de conduite ? Mais 
toutefois il fallait des philosophes de la force des en­
cyclopédistes pour débiter de pareils axiomes. En effet, 
prise en elle-même, leur maxime est aussi absurbe que 
funeste. Absurde, puisqu’il est avoué de tout Je monde 
qu’il y a, selon les différents ordres de vérités différentes 
espèces de preuves également propres à produire la 
certitude, et qu’au jugement de d’Alembert lui-même, la

{.Art.



dans l’éducation. 181

certitude des sciences mathématiques en particulier 
repose sur l’assentiment commun. « Pour nous borner 
» ici à quelques règles générales, quels sont dans chaque 
» science les principes d’où l’on doit partir? Les faits 
» simples, bien vus et bien avoués : en physique, l’obser- 
» vation de l'univers ; en géométrie, les propriétés prin- 
» cipales de l’étendue ; en mécanique, l’impénétrabilité 
» des corps......  et ainsi des autres *. » Funeste, puis­
qu’elle anéantit et la religion, et l’histoire, et la philoso­
phie.

Au reste, un des plus grands géomètres du dernier 
siècle, Euler, a fait justice de cette orgueilleuse préten­
tion des mathématiciens. Après avoir distingué, dans 
ses Lettres à une princesse d’Allemagne, plusieurs 
classes de vérités, à chacune desquelles il assigne son 
genre de preuves, il arrive à ces vérités qui sont celles 
de la foi. Nous les croyons, dit-il, parce que des per- 
» sonnes dignes de foi nous les rapportent, ou bien 
» quand nous pouvons dire : Cette chose est vraie, puis- 
» qu'une ou plusieurs personnes dignes de foi nous l’ont 
» assurée.

» Cette classe renferme toutes les vérités historiques. 
» Votre Altesse croit sans doute qu’il y a eu autrefois un 
» roi de Macédoine, nommé Alexandre le Grand, qui 
» s’est rendu maître du royaume de Perse, quoiqu’elle 
» ne l’ait pas vu, et qu’elle ne puisse pas démontrer 
» géométriquement qu’un tel homme ait existé sur la 
» terre. Nous le croyons sur le rapport des auteurs qui 
» ont écrit son histoire, et nous ne doutons pas de leur 
» fidélité. Mais ne serait-il pas possible que tous ces

i . Encyclop.y art. Elément.



182 DU CATHOLICISME

» auteurs eussent fait un complot de nous tromper ? 
» Nous avons raison de mépriser cette objection, et 
» nous sommes œussi bien convaincus de la vérité de ces 
» faits, au moins dune grande partie, que nous le sommes 
» des vérités de la première et de la seconde classe, c’est- 
» à-dire des vérités mathématiques L »

Dans la lettre suivante, il ajoute : « Pour les vérités 
» de chacune de ces trois classes, il faut se contenter des 
» preuves qui conviennent à la nature de chacune ; et il 
a serait ridicule de vouloir exiger une démonstration 
» géométrique des vérités d’expérience ou historiques. 
» C’est ordinairement le défaut des esprits forts et de 
» ceux qui abusent de leur pénétration dans les vérités 
» intellectuelles, quand ils prétendent des démonstra- 
» tions géométriques pour prouver toutes les vérités de 
la religiona . »

Ces dangers à part, les mathématiques sont d'une 
utilité réelle et d'un usage trës-étendu dans les sciences 
naturelles. Appliquées à la physique et à la chimie, elles 
donnent le combien des éléments, initient l’esprit à la 
connaissance intime de chaque corps et au secret de ces 
admirables proportions, vérification palpable et mathé­
matique de cet oracle de la sagesse créatrice : Vous avez 
tout fat aveci nombre, poids et mesure : omnia in mensura 
et numero et pondere disposuisti 3 » L’optique leur doit 
ses effets enchanteurs, ses plus ravissantes illusions ; 
l’astronomie, la révélation prodigieuse de ses lois ad­
mirables ; la mécanique, ses innombrables chefs-d’œuvre 
dans lesquels la profondeur des combinaisons, l’éton-

1. Lettre oxv.
2. Lettre cxvi.
3. Sap., c. i l .  21.



DANS L’ÉDUCATION,

nante précision des mouvements et la redoutable puis­
sance des effets rendent un si magnifique témoignage 
au génie de l’homme et à son domaine absolu sur la 
matière: tous les arts se reconnaissent plus ou moins 
leurs tributaires. Fidèles auxiliaires de la géographie et 
de la navigation, elle n’ont pas peu contribué à établir 
et à développer entre tous les membres de la grande 
famille humaine, quelle que soit l’étendue des mers qui 
les séparent, ces relations de jour en jour plus fréquentes 
et plus intimes, acheminement visible à la résurrection 
de l’unité sociale primitive, terme providentiel de la 
perfection de l’homme ici-bas.

Quant à l’enseignement des mathématiques, le meil­
leur est celui qui joint aux opérations la démonstration 
la plus précise et la plus claire. A cette occasion, nous 
ne saurions nous empêcher de protester, avec tous les 
amis des sciences, contre la terminologie barbare intro­
duite dans notre langue scientifique. Sans doute une 
science ne saurait se borner aux termes vulgaires, elle 
est forcée d’en avoir de particuliers. « Ses mots ont be- 
» soin d’être définis, c’est-à-dire simplement expliqués 
)> par d’autres termes plus vulgaires et plus simples, et 
» la seule règle de ces définitions, c’est de n’y employer 
)? aucun terme qui ait besoin lui-même d’être expliqué, 
» c'est-à-dire qui ne soit ni clair de lui-même, ni déjà 
» expliqué auparavant.

» Les termes scientifiques n’étant inventés que par la 
» nécessité, il est clair que l’on ne doit pas au hasard 
» charger une science de termes particuliers. Il serait 
» donc à souhaiter qu’on abolît ces termes scientifiques, 
» et pour ainsi dire barbares, qui ne servent qu’à en 
» imposer; qu’en géométrie, par exemple, on dit sim-

183



184 JiU CATHOLICISME

» plement proposition au lieu de théorème, conséquence 
» au lieu de corollaire, remarque au lieu de scholie, et 
» ainsi des autres. La plupart des mots de nos sciences 
» sont lirés des langues savantes où ils étaient intelli- 
» gibles au peuple même, parce qu’ils n’étaient souvent 
» que des termes vulgaires, ou dérivés de ces termes. 
» Pourquoi ne pas leur conserver cet avantage ?

» Les mots nouveaux, inutiles, bizarres, ou tirés de 
» trop loin, sont presque aussi ridicules en matière de 
» sciences qu’en matière de goût. On ne saurait rendre 
» la langue de chaque science trop simple, et pour ainsi 
» dire trop populaire : non-seulement c’est un moyen 
» d’en faciliter l’étude, c’est encore ôter un prétexte de 
» la décrier au peuple, qui s’imagine ou qui voudrait se 
» persuader que la langue particulière d’une science en 
» fait tout le mérite, que c’est une espèce de rempart in- 
» venté pour en défendre les approches’. »

Et peut-être le peuple ne s’est-il pas toujours trompé. 
Quoi qu’il en soit, tant que les sciences parleront en 
France grec et latin, que dis-je? un idiome barbare, mé­
lange bizarre de ces deux langues mortes, jamais elles 
ne seront populaires. Bien plus, la plus gracieuse des 
sciences naturelles, la botanique, ne demeure-t-elle pas 
étouffée sous le poids de son inintelligible nomenclature ? 
Et voilà encore où nous a conduits notre fanatique admi­
ration pour les anciens.

De ce que nous avons dit touchant les mathématiques, 
il résulte que la science des nombres, la langue des 
corps, ne devient indispensable qu’au moment où, pas­
sant de l’ordre de foi à l’ordre de conception, l’intelli- 

1. Ges paroles sont de d’Alembert lui-même, Encyclop., art. Elémens,



DANS L ÉDUCATION. 185
gence entreprend l’étude pratique des forces de la nature 
et des propriétés des éléments. On voit par là combien 
était exagérée l’importance qu’on attachait naguère à 
cette science, Ne dirait-on pas, en relisant les écrits de 
certains hommes, en regardant la place que les mathé­
matiques occupaient dans l’enseignement qu’elles sont 
la première de toutes les sciences par leur dignité, par 
leur utilité, par leur certitude, supérieures à la science 
de Dieu, à la science de l’homme et de ses devoirs? Au 
reste, tout cela se conçoit de la part d’un siècle matéria­
liste. Une seule chose étonne, c’est que chacun de nos 
savants n’ait pas fait graver sur sa porte cette inscription 
si peu philosophique, que Platon avait fait placer sur la 
sienne : Que personne ri entre chez moi, s’il ri est géomètre \  
Du moins elle resta gravée pendant vingt-cinq ans sur 
la porte du temple de la Fortune. L’homme qui fit de la 
carrière militaire la route exclusive des honneurs, 
l’homme aux yeux de qui il fallait, avant tout, savoir 
calculer la projection d’un boulet ou la courbe d’une 
bombe, avait concentré toute l’activité de la jeunesse 
sur l’étude des mathématiques. Il fut admirablement 
secondé par la tendance matérialiste de son siècle. 
Telles sont les deux causes principales de notre en­
gouement pour la science dont nous déplorons l’abus, 
mais dont nous encourageons l’étude.

Ainsi, après avoir assigné leur place dans la hiérarchie 
scientifique, l’éducation initiera l’adolescent à ces con­
naissances instrumentales comme à toutes les autres. 
Noublions pas qu’elles sont comme le levier donné à 
l’homme pour soulever, pour maîtriser le monde matéri el,

1. MrjSetç ayeofxeTpïjTo; sfoêco (jlou tÎjv çepqv.



CHAPITRE XIX

BE LA PHILOSOPHIE. —  PARTIE HISTORIQUE. —  ÉPOQUE DE FOI 

AVANT JÉSUS-CHRIST

Avant de parler de l’enseignement de la philosophie, 
jetons un regard sur l’espace que nous avons parcouru. 
L’enfant était venu chercher les moyens de connaître 
et d’aimer; nous les lui avons donnés en l’initiant à 
toutes les connaissances instrumentales, nécessaires à 
son développement. Sans cesse nous avons dit comment 
la vérité devait lui être présentée pour soumettre à ses 
lois son esprit et son cœur. Le voilà donc qui tient entre 
les mains la clef de tous les trésors de la science : jeune 
roi de la création, il peut maintenant prendre son essor 
et voler de ses propres ailes.

Mais où ira-t-il ? Aucun danger ne l’attend-il sur le 
chemin? Ne trouvera-t-il pour se désaltérer que les 
sources vivifiantes de la vérité ? Ah ! plût à Dieu qu’il 
en fût ainsi. Mais non; dans le vaste champ du monde, 
l’ivraie se trouve mêlée avec le bon grain, le faux avec 
le vrai, le bien avec le mal; mille routes le sillonnent ; 
toutes, une seule exceptée, aboutissent à l’abîme. Quel 
guide éclairé dirigera ses pas incertains ? Qui lui appren­
dra à faire de ses connaissances, de son activité, de la



DU CATHOLICISME DANS l ’ÉDVCÀTION. 187
vie, l’usage voulu par la Providence ? La philosophie se 
présente pour lui rendre ce dernier et important service.

Arrêtant le jeune homme entre les études élémentaires 
et les études spéciales, elle lui apprend à s'orienter dans 
le nouveau monde qu’il va parcourir. Mère de la sagesse, 
elle le dirige dans la recherche de la vérité, et dépose 
dans son àme de grands principes, règles immuables de 
son estime et de son amour ; elle le préserve à jamais 
d'être comme un roseau, flottant à tout vent de doctrines 
et de séductions. Avantage inestimable, gage de bon­
heur, d’ordre et de progrès, jeunes gens achetez-leau prix 
des soins les plus assidus, et quand vous le posséderez, 
revêtez la robe virile, et prenez rang dans la société.

Mais pour donner à l’homme l’intelligence de lui- 
même et de la création, quelle doit être la philosophie? 
A cette question il n’y a pas deux réponses possibles : 
la philosophie doit être tille respectueuse de la foi. En 
effet, être contingent, l’homme n’a pas plus la vérité en 
lui que la vie ; ilia reçoit ; or, il ne peut la recevoir que 
par la foi à l’enseignement primordial donné par les 
parents et qui vient originairement de Dieu. Un cer­
tain nombre de vérités premières, indémontrables, ad­
mises de confiance sur la parole de l’autorité, telle est 
donc, dans toutes les hypothèses imaginables, la base 
nécessaire de toute philosophie.

Bien plus, sans cette révélation préalable dont nous 
parlons, point de vie, conséquemment point d’exercice, 
point d’action possible pour l’intelligence. Croire, telle 
est donc la première loi de notre être intellectuel ; con­
naître t c’est la seconde. Les Pères de l’Eglise et les doc­
teurs catholiques s’expriment là-dessus avec une préci­
sion qui ne laisse rien à désirer.



188 DU CATHOLICISME

Ainsi, une fois en possession de la vérité, l’homme 
veut à tout prix la pénétrer et s’en nourrir. Voyez avee 
quelle ardeur il tend sans cesse à passer de la foi à la 
connaissance. Il réfléchit, il compare, il juge, il rai­
sonne, il cherche de nouveaux rapports, de nouvelles 
applications, bâtit des systèmes et des théories. Enfants 
d’Adam, c’est ainsi que nous accomplissons la loi qui 
nous condamne à manger à la sueur de noire front, non- 
seulement le pain matériel nécessaire à notre corps, 
mais encore le pain de la vérité et de l'amour noble 
aliment de notre inteligence et de notre cœur. Telle est 
donc l’explication de la naissance du développement de 
la raison humaine.

C’est pour avoir ignoré ou méconnu ce fait primordial 
que la plupart des philosophes, tant anciens que mo­
dernes, sont tombés dans les erreurs grossières qui 
souillent leurs ouvrages. Au lieu de commencer par la 
foi, ils commencèrent par la science ; de là cette folle 
prétention de faire le vide dans leur intelligence afin de 
tout soumettre à l'examen, et de n’admettre, disaient-ils, 
que ce qui leur serait démontré : tentavive absurde au­
tant que téméraire ! Il était facile de prévoir à quels 
excès elle devait les conduire. Marchant au gré de la 
seule raison, chacun se fit un système à lui: rejeter, 
modifier, tronquer les plus incontestables principes, leur 
fut un jeu, une gloire; bientôt la confusion du chaos fut 
partout, et la philosophie consista dans le scepticisme 
universel.

Certes, si la philosophie avait toujours été ce que 
nous venons de dire, profanation sacrilège de son nom, 
elle ne vaudrait pas la peine qu’on fit son histoire ; 
mais non, il y eut pour la philosophie des époques de



DANS L’ÉDUCATION. 1 8 9

sagesse et de raison qui, tant avant qu’après Jésus-Christ, 
précédèrent les époques de criticisme. L’exposé rapide 
que nous allons faire des unes et des autres nous donnera 
trois grandes leçons. Nous verrons premièrement, de 
quoi l’homme est capable quand une fois il se prend lui- 
même pour guide ; secondement, avec quelle sollicitude 
admirable la Providence a toujours veillé à la conserva­
tion de la vérité parmi les hommes; enfin nous verrons 
quelle doit être la grandeur et la vivacité de notre recon­
naissance pour celui qui, après avoir enseigné toute 
vérité aux grands et aux petits, a laissé à notre faiblesse 
un tribunal immortel, organe infaillible de ses salu­
taires enseignements.

L’histoire de la philosophie peut diviser en deux 
grandes périodes, l’une antérieure et l’autre postérieure 
à Jésus-Christ. A leur tour, la période qui précède et 
celle qui suit la venue du Messie se partagent en deux 
époques bien distinctes : une époque de foi et une 
époque de doute dans le monde antique, et une époque 
de foi et une époque de doute dans le monde moderne.

Avant Jésus-Christ, l’époque de foi s’étend, pour la 
philosophie, depuis les premiers philosophes connus, 
jusqu’à la naissance des sectes philosophiques de la 
Grèce ; l’époque de doute, depuis l’établissement des 
sectes grecques, jusqu’au commencement du troisième 
siècle de Père chrétienne.

Après Jésus-Christ, l’époque de foi commence au 
troisième siècle, et vient jusqu’au seizième ; l’époque de 
doute, depuis le seizième siècle jusqu’il nos jours.

Époque de foi avant Jésus-Ghrisl. — C’est un fait 
établi, tout à la fois par laraison, par les monuments et 
parles traditions de tous les peuples, que la vérité fut



190 DU CATHOLICISME

primitivement révélée au genre humain. Un autre fait 
également incontestable, c’est la conservation et la 
transmission fidèle de ces vérités durant les premiers 
âges du monde, Les hommes les plus versés dans la 
connaissance de l’anLiquité n’ont là-dessus qu’une seule 
voix. Le savant Suckford reconnaît que les anciennes 
nations conservèrent longtemps des usages qui annon­
çaient une religion primitive universelle. Leurs rites 
religieux, leurs sacrifices en font foi. Toutes ces cou­
tumes et ces cérémonies, pratiquées par les patriarches, 
furent admises par les Gentils, qui Æ abord ne les firent 
servir qu’au culte du vrai Dieu ; et qui dans la suite les 
transportèrent au culte sacrilège des idoles h

Une autre preuve qui fut vivement contestée par les 
prétendus philosophes, au dernier siècle, mais qui, par 
l’effet même de ces vives contestations, est devenue 
péremptoire, c’est que, pour les temps primitifs, Moïse 
n’est pas seulement l’historien du peuple juif, mais 
encore de toutes les nations. En effet, les plus savants 
critiques ont prouvé la conformité de l’histoire mosaïque 
avec les monuments de l’antiquité la plus reculée’.

Or, que nous apprend Moïse, sinon qu’au commence­
ment une religion fut donnée à l’homme : qu’elle se con­
serva Æabord pure de toute erreur, et qu ensuite elle 
fut altérée par les passions des hommes ? Le monde 
commença donc par être croyant. Or, suivant les rationa-

1. Suckford Connexion de l'histoire sacrée et de l'histoire profane t. I.
2. Voyez Bochard, dans son Phaleg. ; — Grotius, avec les notes de 

Leclerc ; — les Commentaires de Leclerc sur la Genèse ; — Jaquelot, de 
l'Existence de Dieu, dissert. 1, ch. 25, 26 ; — les notes de Leclerc sur 
Hésiode;— William John, Recherch. asiat., dissert, sur la chronologie 
des Indous ; — Pluquet, Histoire des hérésies, discours prélim., p. 22.



DANS L’ÉDUCATION. 191
listes modernes1, la philosophie nest que l’expression 
systématique de l'état actuel des croyances chez un 
peuple : au commencement, la philosophie fut donc 
croyante. Adoptant pour base les vérités traditionnelles, 
elle fit consister sa tâche à les expliquer. Aussi voyons* 
nous que les plus anciens philosophes s’appelaient Théo- 
sophes, c’est-à-dire des hommes qui se faisaient gloire 
d’expliquer les conseils delà sagesse divine.

Prêtons l’oreille à quelques-uns de leurs enseigne­
ments sur Dieu : « L’ètre des êtres, disent les Ganigueuls 
» c’est-à-dire les philosophes les plus renommés de 
» l’antique Indostan, est le seul Dieu éternel, immense, 
» présent en tous lieux, qui n’a ni fin ni commencement 
» et contient toutes choses... Il n’y a point d’autres dieux 
que lui. 11 est seigneur de toutes choses, et le sera pen- 
» dant toute l’éternité. Dieu, qui nous a mis dans ce 
» monde, fait son séjour dans le ciel. Il nous a sans cesse 
» dans sa pensée, qui, semblable à un fil, s’étend jus- 
» qu’à nous. Si nons suivons la trace que ce fil nous pré- 
» sente, nous trouverons infailliblement Dieu le seul que 
»nous devions aimer2. »

Sur l’homme, la théosophie indienne enseignait qu’il 
a été créé, qu’il est déchu ; qu’il est obligé de faire de 
bonnes œuvres, c’est-à-dire qu’il est doué de liberté et 
de moralité ; que les méchants seront précipités dans le 
feu après avoir été jugés ;

Sur le monde, qu’il a été créé ; qu’il doit finir ou 
plutôt rentrer dans le sein de Dieu, d’où il est sorti3.

1. Damiron, Hist, de la p h il. au dix-neuvième siècle, 1.
2. Histoire du Christ. des Indes, t. Il, p. 269, par La Croze.
3. Voyez Creuzer, Religion de Vantiquité.



192 DU CATHOLICISME

« En généralisant les vastes travaux des savants india- 
» nistes, Colebrooke est enfin parvenu à classer tous 
» les philosophes de l’Inde en six écoles, dont les unes 
» sont considérées comme hérétiques, les autres comme 
» orthodoxes...

» Le plus ancien, et peut-être le plus remarquable de 
» ces systèmes, est le mimansa. Le mimansa, philosophie 
» des nombres, approchant de celle des Chinois et des 
» Pythagoriciens, qui prend la musique et les règles de 
» l’harmonie pour base de tout un ensemble d’idées, est 
» probablement la première qui se soit développée sur la 
» terre.»

En voici une fâible idée :
« Tout est harmonie dans l’univers., et l’ensemble des 

» êtres forme un grand concert dont Dieu est comme la 
» base et le son simple. Les lettres ou nombres sont le 
» symbole et l’expression des sons; chaque sonparticu- 
» lier doit toujours correspondre au son universel, à la 
» parole de Brahma ou au verbe, sous peine de rompre 
« l’harmonie des mondes.

» Dans cette antique doctrine, chaque son ou être 
» harmonieux ayant pour expression un nombre, la 
» science des nombres devient ainsi la science magique 
» qui nous révèle l’essence cachée des choses et les 
» mystères du passé et de l’avenir. Et en effet, pendant 
» toute l’antiquité, le système des nombres est toujours 
» resté étroitement lié à l’astrologie, qui n’a cessé que 
» dans les temps modernes de faire parLie de fastro- 
» nomie.

» Le mimansa, philosophie des nombres et des sons, 
» rappelle la doctrine des Védas. On y voit une intelli- 
» gence première, ou son simple, qui s’exprime par une



DANS D’ÉDUCATION.

» parole ou un verbe, et une multitude de sons composés,
» émanés du son éternel, immense, et qui sonl les créa- 
» tures *. »

En remontant à la plus haute antiquité, vous retrou­
verez au Thibet, en Chine, dans la Perse et la Chaldée, 
les mêmes enseignements sur Dieu, l’homme et le 
monde. Nous regrettons que les bornes de cet abrégé 
ne nous permettent pas de rapporter ici les leçons de 
cette philosophie, en général si pure et si élevée. On la 
trouvera dans Creuzer, dans le Zend-xA.vesta, dans le 
Chouking et autres ouvrages.

Qu’il suffise de savoir que, dans ces temps reculés, 
on ne voit aucun philosophe contester les grandes 
vérités, bases de la raison humaine et de la société; à 
plus forte raison n’en voit-on aucun poser en principe 
le doute universel,

A l’appui de ce que nous disons vient encore cette 
maxime d’Épicure, que la vraie philosophie ne pouvait 
naître que chez les GrecsKparce que partout ailleurs la 
traditionre'qnait.No'ùk, certes, une maxime quine laisse 
rien à désirer en faveur de l’existence d’une époque 
primitive de foi pour la philosophie. Ainsi, en adoptant 
le doute méthodique pour base de leur spéculation, les 
Grecs se sont écartés de la marche suivie jusque-là par 
le reste du monde. Innovation déplorable ! car, suivant 
la remarque de M. de La Mennais, « les grandes erreurs 
» de l’esprit étaient à peu près inconnues dans le monde 
» avant la philosophie grecque. C’est elle qui les fit 
» naître, ou qui, au moins, les développa, en affaiblis- 
» sant le respect pour les traditions, et en substituant le

1. Annales dephil. ckrét,, n° 12, p. 410 et suiv.

193

13



194 DU CATHOLICISME DANS L’ÉDUCATION.

» principe de l’examen particulier au principe de foi1  2. »
Ainsi les monuments de l’histoire, le témoignage de 

la science, l’examen des travaux philosophiques de cette 
époque tout prouve que la raison humaine s’appuya 
d’abord sur la foi.

Cependant la religion, qui est la loi universelle, le 
régulateur suprême de l’esprit et du cœur, la religion 
allait s’affaiblissant. Les traditions primitives s'alté­
raient en s’éloignant de leur source. Fille de la religion, 
la philosophie dut subir le sort de sa mère. Le doute 
avait remplacé la foi dans l’ordre religieux, il dut la 
remplacer bientôt dans Torde philosophique.

Les autres systèmes indiens postérieurs au Mimanza 
s’éloignèrent peu à peu de cette doctrine si pure et si 
éminemment spirituelle.

« Parut enfin le dernier système connu sous le nom 
» de Nyaya, qui n’est plus que le rationalisme pur. »

Tennemann lui-même en a fait la remarque: «Plus 
« tard, dit cet auteur, la religion et la philosophie des 
» Indous se partagèrent en plusieurs sectes a. » Plus 
» tard, c’est donc ici la reconnaissance de ce fait fonda­
mental, que Terreur a été partout postérieure à la vé­
rité, la philosophie du doute à la philosophie de la foi.

De synthétique, la marche de l’esprit humain devint 
analytique ; l’unité primordiale fut brisée ; le dualisme 
commença : la philosophie grecque naquit.

1. T. III, p . 58, Voyez de plus Strabon, liv. xv, p. 492 ; Tacite, Annales 
liv. in, ch. 26/Porphyre, De non esu animalium, lih. iv, p. 3£3.

2. Manuel de Phist. delà phil.,1. I .



CHAPITRE XX

ÉPOQUE DE DOUTE, AVANT JÉSIJS-CHRTST

Quoique la Grèce ait été la terre classique du doute, 
on la voit néanmoins, dans les premiers âges, dominée 
par l’esprit religieux. « La religion des Grecs, dit Tenne- 
» mann, malgré les formes sensibles qu’elle revêtait 
» dans la multitude de ses mythes, dont le sens était 
» indéterminé, offrait une matière et un attrait à la 
» curiosité des esprits. Les poètes se saisirent de cette 
» matière et la travaillèrent heureusement ; par eux 
» s’établit une sorte d’éducation esthétique et intellec- 
» tuelle, qui servit comme d'introduction aux études 
» scientifiques. Parmi eux, ceux qui exercèrent le plus 
» d’influence à cet égard furent Orphée, parles hymnes 
» religieux ; Musée, par la description poétique de l’em- 
» pire des morts ; Homère, parles épopées n a tio n a le s»

Cependant le règne de ces croyances altérées ne dura 
pas longtemps ; le doute parut, et s’éleva tout de suite 
aux questions les plus fondamentales. Son premier organe 
fut Thaïes de Milet. Il naquit vers l’an 600 avant l’ère 
chrétienne. Il fonda l’efcoZe ionique. L’eau et l’humide 
furent pour lui les principes générateurs de toutes choses,

l. T. I, p. 33.



DU CATHOLICISME

c'est-à-dire qu’il plaça le principe du monde dans la 
matière. Le matérialisme, tel fut donc le point de départ 
de la philosophie incroyante. Le moyen qu’il en fût 
autrement! Quand, par la révolte contre l’autorité, 
l’esprit de l’homme a logiquement perdu la vérité intel­
lectuelle et morale, n’est-il pas contraint de chercher 
toule réalité dans le monde physique ?

Bientôt après parut Pythagore. Ce philosophe naquit 
à Samos, voyagea en Grèce et en Égypte, et fonda à Cro­
tone en Italie une sorte de congrégation philosophique, 
connue sous le nom décale italique. La doctrine des 
pythagoriciens nous est peu connue ; son caractère do­
minant, c’est le spiritualisme ; ce fut une réaction pro­
videntielle contre le principe matérialiste de Thalès.

La carrière une fois ouverte, le doute s’y précipita à 
pas de géant. Cinquante ans après les philosophes que 
nous venons de nommer, parut Y école éléate. Ses prin­
cipaux organes furent Xénophon de Colophon, Parmé- 
nide et Mélissus. Ils professèrent le panthéisme idéaliste, 
et, sur plusieurs points, arrivèrent jusqu’au scepticisme : 
leur triomphe ne fut pas de longue durée.

Bientôt le matérialisme reparut sur la scène avec 
Y école atomistique. Son nom révèle son abjecte doctrine. 
Contemporain et peut-être disciple de Parménide, Leu­
cippe en fut le fondateur. Ainsi, voyez dans quelles extré­
mités opposées donne tour à tour la raison abandonnée 
à elle-même. L’école d’Ëlée professe le panthéisme spiri­
tualiste, et l’école qui lui succède immédiatement, qui 
assiste à ses funérailles, proclame sur sa tombe le pan­
théisme matérialiste. De la contradiction des systèmes, 
des ravages toujours croissants du doute, de la  déca­
dence des mœurs, naquit à son tour l'école sophistique.

196



DANS b  ÉDUCATION.

Incarnation de la philosophie contemporaine, les so­
phistes furent les plus méprisables et les plus vains de 
tous les hommes. Tour à tour champions de la vérité et 
de l’erreur, ils se faisaient un jeu et une industrie de 
soutenir et de combattre les propositions les plus contra­
dictoires. Encore quelques années, et la société grecque, 
déjà si caduque, s’abîmait sous leurs coups. Heureuse­
ment la Providence veillait, et la mèche encore fumante 
ne fut pas éteinte. Une réaction eut lieu.

Voyons si les philosophes qui en furent les instru­
ments, et qui nous apparaissent comme les plus grands 
génies de l’antiquité, réussirent à tirer le monde du doute 
dévorant dans lequel il était plongé.

Doué d’un sens droit, d’un esprit supérieur, et surtout 
plus homme de bien que les sophistes, Socrate entreprit 
d’opposer une digue au torrent des doctrines pernicieuses 
qui inondaient la Grèce. Il prit pour objet de la philo­
sophie, la morale. Il enseigna à devenir homme de bien, 
pieux envers les dieux, juste envers les hommes et 
tempérant. Ses idées sur la Providence divine sont quel­
quefois d’une hauteur qui étonne dans un païen. Il n'a 
rien écrit : nous ne connaissons sa philosophie que par 
ses deux principaux disciples, Platon et Xénophon. 
Chacun sait qu’il fut accusé d’impiété envers lps dieux et 
d’immoralité envers la jeunesse. Condammné à mort, 
il but la ciguë à l’âge de soixante-dix ans. Il était né à 
Athènes, quatre cent cinquante ans avant Père chré­
tienne.

Son plus célèbre disciple fut Platon ; il est le père de 
l’école académique. Sa philosophie est éminemment 
spiritualiste. L’absolu, le nécessaire, en un mot l’idée, 
type de tout ce qui est, tel est son point de départ. Cette

497



198 DU CATHOLICISME

idée première se réfléchit dans l’âme humaine. Toutes 
nos connaissances en dérivent, l’expérience ne fait que 
les développer. Les rapports entre les objets de l’expé­
rience et les idées prouvent qu’il y a un principe com­
m un pour ces objets et pour l’âme qui en a connaissance. 
Ce principe, c’est Dieu. L’âme est une force active par 
elle-même ; la vertu, c’est l'imitation de Dieu, ou l’effort 
de l’humanité pour atteindre à la ressemblance avec son 
auteur.

Ces vives lumières ne sont pas sans ombre. Dans 
Platon, comme dans les autres philosophes, on rencontre 
de grossières erreurs. Le fondateur de l’académie au­
torise, par exemple, la communauté des femmes.

Disciple de Platon et père des péripatéticiens, Aristote 
part en philosophie d’un point diamétralement opposé 
au principe de son maître. Au lieu de descendre de la 
cause à l’effet, il essaie de remonter de l’effet à la cause. 
Ainsi le variable, le contingent, les sensations ou les 
rapports des sens furent la base de son système : Nihil 
est in intellectu quod non prius fuerit in sensu. De là, le 
nom de philosophie expérimentale qui lui fut donné ; et 
de là, plus tard, le matérialisme dont elle contient tous 
les germes. Pauvre raison ! c’est donc ainsi que tu t’en 
vas toujours flottante entre le spiritualisme et le maté­
rialisme, entre la synthèse et l’analyse, entre le doute et 
la foi? Ici encore la philosophie spiritualiste de Platon 
ne tarda pas à perdre son ascendant, travaillée intérieu­
rement par le doute, et attaquée au dehors par l’empi­
risme d’Aristote.

En effet, « les premiers successeurs d’Aristote furent, 
» pour la plupart, d’habiles commentateurs, qui s’ef- 
» forcèrent, dans des écrits sous les mêmes titres que



DANS L’ÉDUCATION.

» les siens, de reproduire plus clairement sa doctrine, 
» et en développèrent quelques parties d’une manière 
» encore plus conséquente : ce qui fil qu’elle s’éloigna 
» davantage encore du platonisme et se rapprocha du 
» matérialisme1. » Épicure l'y fit entrer. Disciple des 
successeurs d’Aristote, il tira la dernière conséquence 
pratique de la philosophie du maîlre de Stagyre. Son 
système, c’est l’immoralité : le plaisir est le souverain 
bien de l’homme.

Ainsi, c’est pour la deuxième fois, depuis Thalès, que 
la philosophie tombe dans l’abîme d’un matérialisme ab­
ject. Pour la deuxième fois, dans cette extrémité, nous 
voyons aussi la Providence venir à son secenrs. Fondée 
par Zenon, l'école stoïque fut l’intrument de la réaction. 
Le mal était grand :1a résistance fut excessive ; on le 
conçoit. « C’est ainsi, dit Théodorel, que le jardinier qui 
>» veut redresser l’arbuste courbé ne se contente pas de 
» lui donner une direction verticale, mais le courbe dans 
» un sens contraire au premier ; et la violence dont il 
» use finit par le fixer à son état naturel2 ? » Pour 
faire plus sûrement le contre-poids à l’épicuréisme la 
nouvelle école établit en morale des préceptes dont la 
rigueur est passée en proverbe. Le corps est tout, 
disait Épicure ; le corps n’est rien, disait Zenon ; le 
plaisir est l’unique bien, continuait Épicure ; la dou­
leur, même la plus vive, n’est pas un mal, répondait 
Zénon.

Tout à coup, au milieu de ces vifs et longs débats,
1. Manuel, t. I, 194.
2. « Quod ipsum agricolis quoque stirpium cultoribus usu venit, qui 

cum incurvam aliquam plantam viderint, non solum ad rectam normam 
erigunt sed etiam ultra directum in partem alteram inflectunt, ut ex vebe- 
mentiori in contrariam inclinatione ad rectum statum perducatur. »

199



200 DU CATHOLICISME

s’avance un philosophe conciliateur. G’est Arcésilaüs de 
Pilane en Éolie. Sectateur de Platon, fondateur de la 
nouvelle académie, il prêche aux combattants le scep­
ticisme comme Tunique moyeu de terminer la guerre, 
comme le commencement et la fin de la véritable sa­
gesse. Aussi bien, disait-il, la philosophie manque d’un 
critérium suffisant pour la vérité. A ces propositions, le 
stoïcisme se récrie. Au lieu d’un ennemi il en a deux : 
il se multiplie pour les combattre. Cependant Carnéade 
entreprit de négocier la paix entre les stoïciens et la nou­
velle académie : il y réussit en partie, mais en modi­
fiant les deux systèmes.

» Ainsi la lutte fut suspendue, du moins de ce 
» côté-là. Mais malheureusement toutes ces querelles 
» n’avaient pas résolu le grand problème dont il s’a- 
» gissait, savoir, de trouver un principe solide pour 
« la connaissance en général, et en particulier pour 
» la science philosophique. » Voyons si la philoso­
phie fut plus heureuse ailleurs. Nous allons la suivre 
sur un nouveau théâtre : de la Grèce passons à Rome.

Tour à tour ballottée entre le matérialisme et le spiri­
tualisme, la philosophie du doute sans base et sans 
appui, était venue se perdre dans le stoïcisme d’une 
part, l’épicuréisme et le scepticisme de l’autre. Elle 
en était là lorsque Rome victorieuse pénétra dans la 
Grèce.

Entièrement tournés vers la politique, les Romains 
donnèrent en général peu d’attention aux spéculations 
philosophiques. Guidés par ce bon sens qu’ils possé­
daient à un haut degré, ils pressentirent même avec 
une justesse admirable tout ce que pouvait avoir de 
funeste aux croyances religieuses, base de leur pro-



DANS L’ÉDUCATION.

périté, le doute armé de la plus subtile dialectique. 
De là ces interdictions, ces expulsions réitérées des 
philosophes de la Grèce. Malheureusement le doute 
avait dans la république un puissant auxiliaire, la 
corruption générale des mœurs. Aussi les doctrines 
grecques, et en particulier celles de la nouvelle aca­
démie, ne tardèrent pas à trouver accès jusque dans 
Rome. Bientôt même elles y prirent faveur, lorsque 
Lucullus et Sylla y firent transporter les bibliothè­
ques conquises. Ce fut environ quatre-vingts ans, 
avant Jésus-Christ. Néanmoins les Romains ne don­
nèrent jamais qu’une attention secondaire à la phi­
losophie : ils la reçurent toute faite, et, contents de 
la trouver en rapport avec leurs mœurs, ils l’adop­
tèrent.

C’est ainsi qu’aucun système philosophique ne doit 
sa naissance à Cicéron. Ses ouvrages résument les idées 
des Grecs, revêtues, comme dans Platon, du charme 
de la poésie et de l’éloquence. Rien souvent de plus 
lumineux que les jugements de ce grand homme sur 
Dieu; le bien, le mal, les devoirs et les destinées 
humaines. Quant à la morale, il s’efforça de propager 
celle des stoïciens ; mais à en juger par ce qui sui­
vit, ses efforts ne furent pas couronnés d’un grand 
succès.

En effet peu après on voit dominer la secte d’É- 
picure. Trop conforme aux mœurs contemporaines, 
sa doctrine ne pouvait manquer d'avoir un grand 
nombre de partisans. Chantée par le poète Lucrèce 
elle envahit les masses : le géant romain ne fut plus 
qu’un cadavre vivant. Ce fut en vain que, pour pré­
venir son inévitable dissolution, les plus graves per-

2 0 1



202 DU CATHOLICISME

sonnages de l’Empire professèrent le stoïcisme, Sé­
nèque, Marc-Aurèle, Épictète, Antonin, ralentirent les 
progrès du mal, mais ne l’arrêtèrent pas. Le doute, 
l’inévitable doute, germe funeste, caché au fond de 
toutes ces conceptions individuelles, allait grandissant 
de pair avec l’immoralité.

Sur ces entrefaites arrive Sextus Empiricus: c’était 
vers la fin du second siècle. Nouvel Hercule, il donne 
le coup de grâce à l’Empire chancelant et à la philo­
sophie décrépite. Homme providentiel, il balaye le sol 
sur lequel devaient bientôt s’élever un nouvel empire 
et une nouvelle philosophie. Rapporteur impitoyable 
de toutes les querelles, de toutes les absurdités philo­
sophiques, il tire la conclusion de ses débats de mille 
ans: le premier mot qui tombe de sa plume est celui-ci: 
contradiction) et le dernier: scepticisme1.

Il n’est pas sans intérêt, pour l’instruction des géné­
rations naissantes, de résumer maintenant en quelques 
mots les travaux de cette philosophie, ou plutôt de cette 
raison si orgueilleuse et néanmoins si faible. C’est le 
premier tableau de ce genre sur lequel nous aurons 
à méditer. Un tableau tout pareil nous sera présenté 
dix-huit siècles plus tard. Par l’un et par l’autre, nous 
verrons l’identité frappante des résultats philosophiques 
aux époques de doute, et de l’identité de l’effet nous 
conclurons l’identité de la cause.

Que nous offre donc, après mille ans de recherches, 
la raison humaine séparée de sa règle, l’autorité géné­
rale? Un homme non suspect va répondre: « L’histoire de

1. Son ouvrage est intitulé : Sexti Smpirici Opera grœca et Zahraa.Leip- 
sick, 4718, io^fol.



dans l’éducation. 203
» la philosophie, ditM. Ancillon, ne présente au premier 
» coup-d’œil qu’un véritable chaos. Les notions, les prin- 
» cipes, les systèmes s’y succèdent, se combattent et 
» s’effacent les uns et les autres, sans qu’on sache le 
» point de départ et le but de tous ces mouvements, et 
» le véritable objet de ces constructions aussi hardies que 
» peu solides1. » 11 n'y a donc point d’exagération dans 
cette énergique parole de Tertullien ; Les philosophes 
furent les patriarches des hérétiques’. Hæreticorum patriar- 
chæ philosophi. Oui, les philosophes furent les héréti­
ques d’avant Jésus-Christ.

En effet, comme les hérétiques, les philosophes choi- 
siren les vérités qui leur convenaient, et se firent à 
eux-mêmes leur propre symbole, qu’ils substituèrent au 
symbole de la tradition: comme les hérétiques, les phi“ 
losophes ne prenaient donc pour règle que leur raison 
particulière; comme les hérétiques aussi, les philosophes 
tombèrent dans des erreurs monstrueuses. Enfin, 
comme l’Église condamne par la perpétuité de son 
enseignement les perpétuelles variations des hérétiques, 
ainsi la tradition condamnait celles des philosophes.

La pensée de Tertullien est encore vraie dans un autre 
sens. La Grèce fut le.foyer du doute. C’est là que l’esprit 
systématique enfanta une suite d’opinions différentes. 
Les conquêtes d’Alexandre en portèrent en Orient, dans 
la Perse, en Égypte et jusque dans l’Inde. Ces principes 
se communiquèrent aux Juifs et aux Samaritains. Les 
Romains victorieux les trouvèrent partout, et les 
rapportèrent en Italie. Partout il se trouva des hommes

1. Nous ne connaissons point de critique plus piquante de cette vaine 
philosophie, que le livre d’Hermias : Irrisio philosophorum. Voyez Guil- 
ion, Biblioth. choisie des Pères de l'Église, t. I, p. 36J, édit.



204 DU CATHOLICISME DANS L’ ÉDUCATION.

entêtés de ces opinions, qui les unirent avec quelques- 
uns des dogmes des Juifs, et plus tard avec ceux du 
christianisme. De cette union adultère naquirent toutes 
les hérésies des trois premiers siècles.

Toutefois, de ce que cette longue suite de disputeurs 
s’étaient évanouis dans leurs propres pensées, n’allons 
pas conclure que le doute régnait seul dans le inonde. 
Cerles son empire n’était que trop étendu; et l’irrécu­
sable témoin de sa funeste action, c’est la profonde 
corruption de la société aux époques contemporaines. 
Mais à côté du doute se conservaient par la tradition 
les vérités essentielles à l’existance des États et au 
salut des particuliers. La preuve visible, c’est l’exis­
tence perpétuelle des sociétés; c’est aussi l’idée que nous 
avons de Dieu. Bonté, sagesse infinies, il n’a pu 
créer l’homme pour une fin, sans lui laisser toujours 
et partout les moyens de la connaître: jamais le salut 
ne fut impossible à personne. Les Pères de l’Eglise 
qui ont le mieux connu le paganisme, qui ont vécu 
au milieu des païens, sont formels à cet égard. 
Jamais, dit saint Augustin, les nations ne tombèrent si 
bas dans T abîme de ^idolâtrie quelles aient perdu la 
notion d'un seul vrai Dieu, créateur de toutes choses^.

1. Voyez Pluquet, Hist, des hérésies, t. I, p . 53.
2. « Gentes non usque adeo ad falsos Deos sunt delapsæ ut opinionem 

amitterent unius veri Dei ex quo omnis qualiscumque natura. » Contr. 
Faust. Mauich. Voyez aussi Laot. dans son livre de l'Erreur ; Tertull. 
dans son Apologét.



CHAPITRE XXI

ÉPOQUE DE FOI APRÈS JÉSUS-CHRIST

Ici commence une nouvelle ère pour la philoso­
phie. Loi universelle de la pensée et de l’amour, la 
religion, rendue à sa pureté primitive et portée par 
la révélation évangélique à son dernier degré de dé­
veloppement, ne tarda pas à faire sentir son influence 
à l’esprit humain. Soleil du monde, elle emporta 
bientôt dans son orbite toutes les sciences métaphy­
siques et morales : fille aînée de la foi, la philoso­
phie redevint croyante. Son point de départ fut l’É­
vangile ; son guide, l’autorité ; son objet, l’explication 
chrétienne de Dieu, de l’homme et du monde ; ses 
organes, les Pères de l’Église.

Pour faire comprendre les travaux de ces grands 
hommes, il est essentiel de rappeler l’état contem­
porain des discussions philosophiques. D’un côté, la 
philosophie grecque, impuissante à rien établir de cer­
tain, s’était perdue dans un vague besoin de cher­
cher sans fin, et de disputer toujours ; d’un autre 
côté, des philosophes, profondément convaincus de 
l’impuissance de la raison, avaient entrepris d’expli­
quer et de fonder le paganisme, en montrant son al-



206 DU CATHOLICISME

liance avec les traditions antiques. Tel fut l’objet des 
immenses travaux de l’école d’Alexandrie.

Ainsi, pour faire face à ces deux sortes d’adver­
saires, les Pères de l’Église durent développer un 
double plan de défense. Aux philosophes grecs, il 
fallait montrer l’impuissance de la raison. Pour cela 
il suffit d’exposer ses contradictions perpétuelles, ses 
erreurs sans nombre, la nullité absolue de ses sys­
tèmes. De là jaillissait une conséquence nécessaire, 
l’indispensable nécessité d’une base plus solide, l’auto­
rité. C’est dans ce sens que furent dirigés les travaux 
de saint Justin, d’Arnobe, de Lactance et d’Hermias. 
Aux philosophes qui prétendaient étayer le paganisme 
sur les traditions antiques, il fallait montrer que le 
christianisme seul pouvait revendiquer cette base, puis­
qu’il avait priorité sur l’idolâtrie, et que ses dogmes 
se retrouvaient partout au milieu des ombres du pa­
ganisme. Les principaux d’entre les Pères qui entre­
prirent cette tâche, sont Eusèbe, dans sa Préparation 
évangélique ; saint Cyrille d’Alexandrie, dans ses Livres 
contre Julien ; et Clément d’Alexandrie, dans ce livre 
des « Stromates, véritable trésor de science antique, 
» et dont une phrase a conduit de nos jours M. Cham- 
» pollion à son importante découverte sur la manière 
» de lire les hiéroglyphes égyptiens 1 . »

La lutte entre le paganisme agonisant et le chris­
tianisme naissant fut longue et animée. Cependant 
la partie n’était pas égale. Soutenu de la triple puis­
sance du génie, de la science et la vertu, l’Évangile

I . Voyez Coup d?œiL sur la controverse chrétienne par l’abbé Ph, 
Gerbet.



DANS L’ÉDUCATION.

triompha : une partie de ses adversaires se conver­
tit, plusieurs même devinrent ses apologistes : le pe­
tit nombre qui retusa de se rendre se réfugia dans 
les chimères du mysticisme et de la théurgie. Ce fu­
rent, entres autres, Porphyre, Julien, Jamblique, Ma­
xime. Désespérés de ne pouvoir plus s’appuyer ni sur 
l’autorité, qui était toute en faveur du christianisme, 
ni sur la raison, qui n’avait enfanté que des doutes, 
ils prétendirent que l’homme pouvait entrer en com­
munication immédiate avec la vérité même, avec Dieu : 
là ils disparurent évanouis dans leurs propres pen­
sées.

Et voilà, chose remarquable ! ce qui est arrivé de nou­
veau dans le seizième siècle, et pour les mêmes raisons. 
Eternelle misère de l’homme! plutôt que de s’avouer 
vaincu et de se rendre à l’évidence de la vérité, il 
aime mieux périr et se précipiter les yeux fermés dans 
le gouffre ténébreux de l’erreur.

La philosophie païenne était vaincue, mais le dua­
lisme ne l’était pas; le monde restait soumis à son 
empire: basée sur cette erreur fondamentale, la philo­
sophie païenne l’avait déposée, l’avait infiltrée comme 
un germe de mort dans toutes les veines du corps 
social: dans l’ordre intellectuel, en séparant la raison 
de la vérité traditionnelle; dans l’ordre physique, en 
soutenant tour à tour le matérialisme et le panthéisme; 
dans l’ordre moral, le stoïcisme et l’épicuréisme; dans 
l’ordre politique, le despostime et la souveraineté popu­
laire; dans la société domestique, le divorce. Aussi la 
dissolution était universelle.

Le dualisme, tel était donc le cancer dévorant auquel 
il fallait arracher le monde. Telle fut la tâche de la

207



DU CATHOLICISME

philosophie chrétienne. Tâche immense, sublime seconde 
création. Que d’efforts poür l’accomplir!

Jamais la lutte des deux principes., qui, dès l’ori­
gine des temps, se disputent l’empire du monde, ne 
fut plus animée, plus intelligente, plus longue, plus 
solennelle. Recueillons-nous pour assister à ce drame 
redoutable, où va se débattre pour le genre humain 
la question de vie ou de mort.

Après quatre mille ans d’attente, l’heure solennelle 
de la réparation du monde avait sonné. Bethléem avait 
vu le désiré des nations. Brisée par le dualisme ori­
ginel, l’union de la créature et du créateur était réta­
blie : le médiateur entre le fini et l’infini avait été donné. 
Sorti de sa longue et mystérieuse obscurité, le Sau­
veur avait fait retentir les échos de la Judée de ces 
paroles de vie, germes puissants de la régénération 
de toutes choses: I l  y  en a trois qui rendent témoignage 
dans les deux ; le Père, le Verbe et le Saint-Esprit, et ces 
trois ne sont qu’un ; et il y en a trois qui rendent témoi­
gnage sur la terre: V esprit, Veau et le sang, et ces trois 
ne sont qu’un *. Père saint, je  vous en conjure, qu'ils soient 
un, comme nous sommes un, afin quils soient consommés 
dans Vunité 1 2 ,

Et pour cela, que faut-il ? que tous les hommes soient 
régénérés, que toutes les créatures soient soustraites à 
l’empire du mal. Mais comment? En les marquant de 
nouveau du signe de l’unité et de la trinité. Gravé pri-

208

1. Tres suntqui testimonium dant in cœlo: Pater, Verbum et Spiritus 
sanctus; et hi tres unum sunt.

Et tres sunt qui testimonium dant in terra : spiritus, et aqua, et sanguis 
et hi tres unum sunt. I, Joan. v. 7 et 8.

2. Joan, xvii, 22.



DANS l'éducation . 209
mitivement sur leur front par la main du Créateur, ce 
signe salutaire en a été effacé ; qu’il soit rétabli, afin que 
la vérité, la vie, Dieu soit tout en toutes choses1 2.

Plus rapides que l’éclair, ces paroles régénératrices 
avaient parcouru le monde et déposé partout le germe 
du salut universel, l’idée de l’unité et de la trinité en 
toutes choses ; et les hommes étaient régénérés au nom 
du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, et toutes les 
créatures, de quelque genre qu’elles fussent, étaient 
soustraites à l’empire du mal par le signe de l’unité et 
delà trin ité \ Eblouissant rayon de lumière, premier 
anneau de cette chaîne d’or qui devait de nouveau sus­
pendre la terre au ciel, principe d’une étonnante fécon­
dité, les Pères de l’Eglise s’en emparent, et, sur cette 
base divine, ils assoient leur sublime philosophie. En 
voici l’exposé.

L’Etre des êtres, Dieu, esL unité et trinité. L'univers 
est une manifestation de Dieu. Dieu ne peut manifester 
que ce qu’il est : l’univers, et chaque partie de l’unité

1. I C o r ., c .x v , 28.2. On sait combien l ’usage du signe de la croix était fréquent chez les premiers chrétiens. On cessera de s’en étonner, en se souvenant que le démon ou le mal avait corrompu, profané toutes les créatures, et que Tu­nique moyen de les régénérer, c’est de leur imprimer leur caractère natif, le caractère de Tunité et de la trinité divine dont elles sont l’image : « Ad omnem progressum atque promotum, ad omnem aditum et exitum, ad vestitum, ad calciatum, ad lavacra, ad mensas, ad lumina, ad cubilia, ad sedilia, quacumque nos conversatio exercet, frontem crucis signaculo teri­mus. » Tertull., de Coron, cap. n i. Voyez aussi saint Éphrem.L ’Église catholique seule a conservé ce fréquent usage du signe de la croix, parce qu’elle seule, dépositaire de la vérité, en comprend toute la signification. Pas une créature destinée à son usage qu’elle ne commence par marquer de ce signe, pas un de ses enfants sur le point de passer en Tautre monde et de paraître devant la Trinité, dont elle ne régénère, dont elle ne forme chaque sens par le signe sanctifiant de Tunité et de la Trinité. Rien n’est plus profondément philosophique que cet usage.14



210 DU CATHOLICISME

est donc unité et trinité. De même que dans le type 
immuable la pluralité des personnes ne rompt pas l’u­
nité de l’essence, de même dans les créatures, formées 
à son image, la pluralité des rapports, la diversité des 
fonctions ne rompt pas l’unité de nature. Tel est le point 
fondamental que tous les philosophes chrétiens s’em­
pressent d’établir. « Nous adorons un Dieu créateur 
» universel. Nous reconnaissons Jésus-Christ comme 
» Fils du vrai et unique Dieu. Avec le Père et le Fils 
» nous adorons le Saint-Esprit, qui a parlé par les pro- 
» phètes*. » —« Nous faisons profession de croire en un 
» seul Dieu, créateur et souverain de l’univers. Vos 
» accusations d’impiété sont sans fondement. Elles ne 
» peuvent point s’autoriser de la distinction des person- 
» nés, Père, Fils et Saint-Esprit, dans le dogme de la Tri- 
» uité ; puisque, dans la croyance des chrétiens, elle n’al- 
» 1ère point l’unité de l’essence divine, pas plus que les 
» rayons émanés du soleil n’altère l’unité du principe d’où 
» il partz . » — « Le Dieu que nous adorons, disait à son 
» tour Tertullien, est un : c’est lui qui, pour manifester 
» sa majesté suprême, a tiré du néant cet immense 
» univers avec tout ce qui le compose, les éléments, les 
» corps et les esprits. La parole a commandé, la sagesse 
w a ordonné, la puissance a exécuté. Invisible) quoique 
«partout il se manifeste ; incompréhensible, quoique ses 
« œuvres nous retracent son image ; inaccessible, quoi- 
» que l’intelligence puisse arriver jusqu’à lui. Magnifi- 
» que preuve de sa vérité et de sa grandeur, car ce qui 
» nous donne une idée de Dieu, c’est l’impossibilité 
» même de le concevoir.

1. Saint Justin, Première apoloy>, p . 60i 
2i A Athénagore, Apo/o#., p. 11.



dans l ’éducation. 211
» Nous vous dirons que Dieu a créé le monde par sa 

» parole, sa raison, sa puissance, et cette sagesse de 
» Dieu qui a fait toutes choses est esprit ; verbe quand 
» il ordonne, raison quand il dispose, puissance quand 
» il exécute. Nous avons appris que le Verbe a été pro- 
» féré de Dieu, qu’étant proféré, il a été engendré, et 
» que par là il est Fils de Dieu, Dieu lui-mème par l’u- 
« nité de substance, car Dieu est esprit. Ainsi le rayon 
î) émané du soleil est une partie de cet astre ; mais le 
» soleil est dans le rayon, puisque c’est son rayon. La 
» substance ne se sépare pas, elle s’étend. Ainsi le Verbe 
» est esprit d’Esprit, Dieu de Dieu, comme la lumière 
» est une émanation de la lumière. La source de la 
» lumière ne perd rien de sa substance ni de son éclat, 
» quoiqu'elle se répande et se communique. De même, ce 
» qui procède de Dieu est Dieu et fils de Dieu, et les deux 
» ne font qu’un. Ainsi le Verbe est esprit d’Esprit, Dieü 
» de Dieu. Autre en propriété, non en nombre ; en ordre 
» non en nature : il est sorti de sa source, mais ne l’a 
» pas quittée »

Dieu est unité et trinité ; la pluralité des personnes 
ne rompt point l’unité ; le monde est la manisfestation, 
c’est-à-dire l’image de Dieu. Dans le monde est unité 
et trinité ; dans la multiplicité des rapports, rien ne 
rompt l’unité : or l’image cesse d’être, si elle perd sa 
ressemblance avec son modèle. Image de Dieu, le monde,

1. « Etiam cum radius ex sole porrigitur, portio ex summa ; sed sol erit 
in radio, qilia solis est radius, nec separatur substantia, sed extenditur. 
Ita de Spiritu spiritus, ' et' de Deo Deus, ut lumen de lumine accensum* 
Manet integra et indefecta materiae matrix, et si plures inde traduces qua­
litatis mutueris. Ita et quod de Deo profectum est, Deus est, et Dei filius, 
et de Deo Deus. Modulo alterum, non numero ; gradu, non statu fuit ; et 
a matrice non recessit, sed excessit, a Apolog., chap. xxi.



212 DÛ CATHOLICISME

l’homme, l’intelligence, la société périt, si elle perd sa 
ressemblance avôc son type, si elle cesse d’être unité et 
trinilé : la trinité est le pivot de l’univers1 2.

Voilà ce que proclament à l’envi toutes ces grandes 
voix catholiques de l'Orient e t de l’Occident. Telle est 
la magnifique inconnue que les Origène 8  9, les Cyrille de 
Jérusalem 3, les Théophile d’Antioche * 6 7 4, les Grégoire de 
Nysse 8 et de Nazianze ®, les Basile ’, les Chrysostome8 , 
les Hilaire de Poitiers®, les A ugustin1 0 ,s’efforcent de dé­
gager dans leurs investigations. C’est la base de toutes 
leurs théories : on dirait qu’ils n e  peuvent ouvrir leur 
bouche éloquente sans proclamer d’abord ce dogme fon­
damental.

Cet enseignement du même dogme, tant de fois 
réitéré, offre au premier coup d’œil quelque chose qui 
étonne; mais, si l’on y regarde de plus près, l’éton­
nement fait place à l’admiration. En effet, tout était 
là ; de l’affermissement de ce principe dépendait et le 
succès de l’œuvre régénératrice, et tout l’édifice de la 
philosophie chrétienne, et l’avenir du monde : car tout 
vient des idées. C’est dans les plus hautes régions de 
la métaphysique que toutes les théories secondaires 
ont leur place. C’était dans ce dogme, le plus élevé

1. Orig. contr. Gels.
2. Homil. n , in Exod,, n° 3, p, 163.
3. Gatech. iv, p. 53.
i. Ad Autolyc., lib. ni, p. 71.
B. Contra Eiinom., lib. i, 212.
6. Serm. xliv in Pentecost.
7. Homil. in Fide.
8. Serm. m, in Genea.
9. Voyez spn célèbre ouvrage sur la Trinité.
10. 11 n’y a rien de plus admirable et de plus explicite que son grand 

traité en quinze livres sur la Trinité.



DANS l’éducation . 213
de tous, que devait se gagner ou se perdre cette partie 
dont le genre humain était Penjeu.

Aussi voyez avec quel infaillible instinct le génie du 
mal l’avait compris. C’est sur ce terrain difficile que 
dès l’abord il place le combat et qu'il le soutient pendant 
six siècles, avec un acharnement dont les fastes du 
monde n’avaient jamais offert auparavant, et n’ont 
depuis jamais offert d’exemple. Contre les enfants et 
les vierges du christianisme, l’enfer avait lâché les lions 
et les tigres; contre les pères de la foi, il lâche ces 
gigantesques sectaires dont, quinze siècles après, la 
puissance, l’astuce, le nom seul fait encore pâlir. Depuis 
Manès, Arius, Macédonius, jusqu’à Elipand et à Félix 
d’Urgel, tous les grands champions de l’erreur tendent 
à détruire la Trinité. Grâce à vous, Providence admi- 
rable qui veillez sur le monde ! avec moins de sollicitude 
la plus tendre mère veille sur le berceau de son premier 
né ; grâce à vous, leurs efforts furent sans succès. Après 
une lutte de six cents ans, la Trinité vainquit, le genre 
humain fut sauvé.

Assurés d’un succès complet, quoique plus ou moins 
tardif, les philosophes chrétiens n’avaient pas attendu 
la fin du combat pour déduire du principe de la tri- 
nité divine, l’existence et la nécessité d’une trinité 
secondaire dans toutes les œuvres de Dieu. Ils étaient 
conséquents ; l’ordre religieux est le type et le général- 
leur de tous les autres. Image la plus parfaite de Dieu, 
l’intelligence humaine fixa d’abord leur attention. Pour* 
quoi, sous l’empire du doute, la raison a-t-elle été frap­
pée de cécité et d’impuissance?Parce que son principe 
générateur a été détruit. Or, ce principe, c’est la trinité. 
En effet, l’homme étant, par sa nature, simple faculté de



DU CATHOLICISME

connaître, c’est-à-dire n’ayant pas plus en lui la vérité 
que la vie, il est obligé de la recevoir, sous peine de 
demeurer dans une nuit éternelle. En lui l’intelligence 
ne peut donc résulter que des trois principes suivants: 
premier principe, la vérité; second principes la faculté 
de connaître; troisième principe, lunion de lun et de 
l’autre : ce lien d’union avait été méconnu par la philo­
sophie païenne.

Or, quel est-il ? quel est ce milieu qui met la vérité 
en communication avec la faculté de connaître? Ce mé­
diateur nécessaire, cet introducteur de la vérité dans 
la faculté de connaître, c’est la foi à l’enseignement 
primordial. Par elle l’homme s’abaisse, se soumet au 
Verbe dépositaire de la vérité. Et la vérité descend en 
lui, aussi naturellement que la rosée du ciel au fond de 
la vallée ; et la capacité de connaître est informée, et l’in­
telligence existe. Nous disons que la vérité descend na­
turellement dans l’àme croyante; car, entre la vérité et 
la faculté de connaître, il y a rapport naturel, corré­
lation, attraction : ces deux choses sont faites l’une pour 
l’autre. Telle est donc la génération de l’intelligence hu­
maine.

Et maintenant, qu’avaient fait les philosophes rationa­
listes de la Grèce et de Rome? que font encore leurs 
modernes disciples? ils commencent par supposer que 
l’homme peut trouver la vérité en soi, que là seule­
ment elle est dans toute sa pureté; que, pour l’y décou­
vrir, il faut soigneusement rejeter tout ce qui a été reçu 
de confiance, faire ainsi le vide dans l’âme, en fermer 
les portes à tout verbe extérieur : dans cet état, la raison 
se repliant sur elle-même, se féconde et s’illumine. Il 
faut les entendre eux-mêmes exposant ce curieux pro-

214



dans l’éducation.

cédé: « La science, disent-ils, ne se fa i t e s  sans fatigue 
» et sans étude. Ceux qui voudront y travailler auront 
» avant tout à vaincre, soit l’instinct, soit l’habitude, qui 
» entraînent incessamment leur esprit vers les objets 
» extérieurs, et le distraient des faits révélés à la con- 
» science. Il faudra qu’ils endorment en quelque sorte 
» leurs sens, et y laissent mourir, sans les regarder, les 
» impressions qui viennent s’y produire. 11 faudra qu’en 
» commençant surtout, ils se fassent vive et longue vio- 
» lence pour prolonger ce sommeil artificiel de sensibi- 
» lité organique, sans lequel il ne peut y avoir de bonne 
» observation; et, quand ils auront à grande peine gagné 
» sur eux de s'isoler ainsi des objets du dehors etdeconcen- 
» trer toute leur attention sur eux-mêmes, leur tâche, 
» devenue plus facile, sera cependant encore loin d’être 
» achevée *. » Oui, loin et bien loin, car vous avez rendu 
l'intelligence même impossible ; vous avez méconnu, 
écarté un de ses trois principes générateurs, la foi. Et 
au lieu de tracer la voie à la science, vous avez fait la 
théorie de l’idiotisme. Nous portons le défi à toute la 
philosophie rationaliste de nommer un seul effet dans 
l’ordre intellectuel, physique ou moral, qui ne soit le 
produit d’une trinité de causes ou d’éléments.

La foi, tel était donc le grand médiateur à qui 
il fallait rendre son rôle pour rétablir dans l’âme 
le type divin, c’est-à-dire pour lui de rendre de nouveau 
la vie, en la mettant en communication avec la vé­
rité. Telle fut la seconde tâche des philosophes chré­
tiens. Ouvrez leurs ouvrages, et vous verrez avec 
quelle persévérance d’efforts et quelle puissance de lo-

213

1. Histoire de la phil, en France au dix-neuvième siècle, liv. n, p. 225.



DU CATHOLICISME

gigue ils s'attachent à démontrer la nécessité de la foi.
Écoutons Amobe, prouvant aux rationalistes de 

son temps l’impuissance où ils étaient., malgré toute 
leur jactance, d’avoir une seule pensée sans une foi 
préalable : « Vous riez de la simplicité de notre foi, 
» vous vous égayez sur ce que vous appelez notre cré- 
» dulité ; mais, citez-nous quelque chose de tant soit 
» peu important dans la vie, qui ne suppose pas une foi 
» qui en soit le préliminaire et le mobile. Vous vous 
» mettez en voyage ; vous courez les mers ; vous la- 
» bourez et confiez diverses semences à la terre ; vous 
» prenez une femme ; vous appelez le médecin en ma- 
» ladie ; vous faites la guerre ; vous avez une religion 
» quelconque : tout cela est l’œuvre de la fo i1 . »

Il n’y a pas jusqu’à leur pensée philosophique qui 
ne leur vienne par la foi. « Lorsque quelqu’un em- 
» brasse la philosophie, leur demande Origène, et qu’il 
» s’attache à telle école plutôt qu’à telle autre, quel est 
» le motif qui l’a déterminé ? C’est lopinion, sans exa- 
» men, que celle-là est la meilleure ? Ce n’est pas 
» après s’être donné la patience d’écouter à loisir tous 
» les raisonnements des uns et des autres, qu'il se fait 
» platonicien ou péripatéticien, disciple de Zénon ou 
» d’Épicure, ou de telle autre secte qu’il vous plaira. 
» C’est, quand on ne voudrait pas l’avouer, c’est un 
» mouvement aveugle, nullement raisonné, qui lui a 
» fait choisir, par exemple, le Portique, plutôt que le 
» Lycée ou l'Académie 2. »

Saint Chrysostome semble encore plus explicite : Si

216

1. Arnobii Afri adv. gentes, p. 47.
2. Orig, contra Gels., p. R.



DANS L ’ÉDUCATION.

'> nous voulions, dit-il, connaître avant que de croire, 
» nous ne ferions ni l’un ni l’autre ; nous ne croirions 
» point et nous ne connaîtrions point *. Otez la foi de 
» l’univers, que deviendrait la société ? quel chaos de 
» chimères et de fables ! quelle confusion de systèmes 
» et de sectes ! quel assemblage boni eux de vices et de 
» superstitions 1 2 ! » — » Sans la foi,ajoute saint Augus- 
» tin, la société tombe en ruines : s’il faut voir pour y 
» croire, tout est problème et mensonge3 . » Il n’est pas 
» un Père qui n’ait tenu le même langage.

Nous le demandons maintenant, est-ce dire assez 
que sans la foi, point de vérité pour l’homme, partant 
point d’intelligence ! Toutefois ces grands hommes ne 
s’en tiennent pas là. Analysant successivement toutes 
les facultés et même tous les sens de l’homme, la so­
ciété et jusqu’aux créatures inanimées, ils trouvent 
partout, comme type invariable, la trinité divine. De 
là ils concluent que la dégradation de toutes les créa­
tures ne vient que de l’altération de la trinité en elles, 
et qu’ainsi leur régénération consiste dans le rétablis­
sement de cette divine image. Saint Augustin nous 
a laissé, sur ce sujet, des aperçus dignes de son ad­
mirable génie.

« Nous trouvons en notre âme, dit ce grand docteur, 
» trois facultés, la mémoire, l’intelligence, la volonté ; 
» ces trois choses ne sont pas trois vies, mais une vie ; 
» ni trois âmes, mais une âme ; conséquemment elles 
» ne sont pas non plus trois substances, mais une seule 
» substance. Considérées en elles-mêmes, la mémoire,

217

1. Homil. xii, in Matth. t. VI, p. 163.
2. EL mil. xxxin, t. XII, 3Û3.
3. Üe Utilitate credendi, p. 143.



218 OU CATHOLICISME
» l’intelligence, la volonté, sont appelées vie, âme, sub- 
» stance ; considérées relativement à leurs fonctions, elles 
» sont appelées mémoire, intelligence, volonté *, et ces 
» trois ne font qu’wn. Je trouve cette divine trinité, soit 
» dans l’intelligence, soit dans l’amour. Lorsque j ’aime 
» quelque chose, il y a trois choses ; moi, l’objet aimé, 
» et mon amour Il en est de même lorsque nous cou- 
» naissons quelque chose1 2 3 .» Ce n’est pas seulement dans 
l’âme, c’est encore dans le corps de l’homme et dans 
chacun de ses sens que se trouve l’image de la trinité, 
et que se reproduit cette grande loi, que tout effet est 
le résultat de trois principes. « Dans la perception d’un 
» objet, dit saint Augustin, il y a trois choses qu’il est 
« facile de connaître et de distinguer. Premièrement 
» l’objet que nous voyons, qui pouvait bien exister avant 
« d’être aperçu ; secondement, la vision, qui n’avait pas 
» lieu avant que le corps qui en est l’objet fût tombé sous

1. « Quoeirca tria hæc eo sunt unum quo una vita, una mens, una essentia, et quidquid aliud ad seipsa singula dicuntur, etiam simul, non pluraliter, sed singulariter dicuntur. Eo vero tria, quo ad se invicem refe­runtur : quæ si æqualia non essent, non solum singula singulis, sed etiam omnibus singula ; non utique se invicem caperent. Neque enim tantum a singulis ingula, verum etiam a singulis amnia capiuntur. Memini enim me habere memoriam, et intelligentiam et voluntatem etintelligo me intel- ligere, et velle atque me flïinissei ; et volo me velle, et meminisse et intel- ligere... quapropter quando invicem a singulis et tota omnia capiuntur,, aequalia sunt tota singula totis singulis, et tota singula simul omnibus totis et hæc tria unum, una vita, una mens, una essentia » De Trinity  lib , x , c. i i .2. « Cum aliquid amo tria sunt : ego, et quod amo, et ip s e 'a m o ... Igitur ipsa mens et amor notitia ejus tria quædam sunt et liæc tria unum, sunt.» Lib . ix , c . 2, 4. « Et est quaedam imago trinitatis, ipsa mens, et notitia ejus, quod est proles ejus ac de re ipsa verbum ejus, et amor tertius et hæc tria unum atque una substantia. Nec minor proles, dum tantum se novit mens quanta est ; nec minor amor, dum tantum se diligit quantum novit et quanta est.» De Trinitate, lib. x, c . 12.3. Tb., lib. ix , c . 8.



dans l’éducation. 219
» notre sens ; troisièmement, ce qui lient noire œil fixé 
» sur cet objet pendant tout le temps que nous le re- 
» gardons c’est-à-dire l’attention de l'esprit. Ainsi des 
« autres sens »

Enfin, l’univers entier révèle son auteur, le Dieu 
unité et trinité. Après avoir dit que le Saint-Esprit, cet 
amour substantiel du Père et du Fils, est comme le lien 
de l’univers qui établit l’ordre et l’harmonie entre toutes 
les créatures, le grand docteur ajoute : « Dans toutes 
» les œuvres de Dieu vous trouvez l’unité, la forme et 
» l’ordre : l’unité, dans la substance des corps, dans la 
» nature des esprits ; la forme, dans la figure ou les qua- 
» lités des corps, les talents de l’esprit ; l’ordre, dans le 
» poids ou la position relative des corps, dans les affec- 
» tions et les puissances de l’àme. Il est donc inévitable 
» que, voyant le Créateur par les choses qu’il a faites, 
» nous voyons aussi la trinité dont l’image se révèle, au- 
» tant que la chose est possible, dans tous les êtres 
» créés *. »

Et maintenant, quelles sont les conséquences de cette 
divine philosophie ? En voici quelques-unes : 1° l’homme 
est d’autant plus parfait qu’il a plus de ressemblance 
avec la Trinité, que sa mémoire, son intelligence et son 
amour sont plus développés3. 2° L’erreur, le désordre,

1. De Trinitate, lib. XI, c. 2.
2. « Oportet igitur ut Creatorem per ea quæ facta sunt intellectum con­

spicientes, trinitatem intelligamus, cujus in creatura quomodo dignum est 
apparet vestigium.. » Ib., lib. vi, c. 10. Voyez encore au liv. xi, o. 11, 
où saint Augustin explique ces profondes paroles : « Omnia in numero, 
pondere et mensura disposuisti. »

3. a In his enim tribus inspici solent etiam ingenia parvulorum cujus- 
modi præferant indolem. Quanto quippe tenacius et facilius puer meminit, 
quantoque acutius intelligit, et studet ardentius, tanto est laudabilioris in­
genii. a De Trinitate, lib. x, c. 11.



220 DU CATHOLICISME

le mal enfin, dans l’homme, dans la société, dans toutes 
les créatures, ne vient que de l’altération delà Trinité, 
dont tout est l’image. Ainsi, dans l’homme il y a désor­
dre, lorsque l’équilibre entre la connaissance et l’amour 
vient à se rompre. Car, si l’âme s’aime moins qu’elle ne 
mérite, par exemple, si elle n'a pas plus d’amour pour 
elle que pour le corps, quoiqu’elle soit plus que le corps, 
elle pèche, et son amour cesse d’être parfait.... De 
même, si la connaissance est inférieure à son objet, 
autant qu’il peut être connu, elle cesse également d’être 
parfaite *. 3° Le moyen de bannir l’erreur, le crime, le 
mal de l’homme et du monde, c’est d’y rétablir l’image 
de la Trinité1 2. 4° La Trinité étant le principe générateur 
du monde, nul effet dans l’ordre intellectuel, moral, 
physique, religieux, politique, domestique, qui ne doive 
son existance à trois causes. Trois principes étant néces­
saires à la production d’un effet quelconque, ils se résu-

1. « Igitur ipsa mens, et amor, et notitia ejus tria quædam sunt, et hæo 
tria unum sunt : et cum perfecta sunt, æqualia sunt. Si enim minus se 
amat quam est, ut, verbi gratia, tantum se amet hominis, mens quan­
tum amandum est corpus hominis, cum plus sitipsa quam corpus, peccat et 
non est perfectas amor ejus... Item notitia, si minor est quam es illud 
quod noscitur et plane nosci potest, perfecta non est. » De Trinitate, 
lib. ix, c. 4.

2. « Kit hæc renovatio secundum imaginem Dei, u tineare  intôlligatur 
fieri hæc renovatio ubi est imago Dei, id est ia mente... in hac quippe 
imagine tum perfecta erit Dei similitudo quando Dei perfecta erit visio. » 
Ib,. lib. xv, c. 17.

Cette ressemblance avec la Trinité est tellement l’état normal de l’homme 
qu’il la recherche partout, même dans le crime: c’est ce désir excessif 
qui causa la perte de nos premiers parents. Ils n’eussent jamais péché 
dit le saint docteur, sile démon ne leur eût présenté l’image de la Trinité 
et ne leur eût dit : Vous serez comme des dieux : « Nam et animæ in ipsis 
peecatis suis non nisi quamdam similitudinem Dei superba et praepostera 
et, ut ita dicam, servili libertate sectantur. Itane primis parentibus nostris 
persuaderi peccatum posset, nisi diceretur; Eritis sicut Dii? » Ib., lib. xi, 
c. 5.



DANS L’ÉDUCATION. 221
ment, ils sont indivisibles, ils sont un dans cet effet. 
L’unité ou l’indivisibilité, tel est donc le vrai principe 
de toute bonne philosophie. Cette donnée est de la 
dernière importance : nous en ferons voir l’application 
dans un des chapitres suivants. Il suffit de dire mainte­
nant que la haute sagesse, la puissante constitution, 
l'esprit religieux, le bon sens si remarquable de la vieille 
Europe, en fut le résultat.

Trinité dans la cause, unité, indivisibilité dans l’effet, 
telle fut donc la philosophie des Pères de l’Eglise. Tou­
jours et partout leur grande maxime, leur dernier mot 
est cette parole divine : Ne séparez pas ce que Dieu a uni : 
Quod Deus conjunxit homo nonseparet. Ainsi, pour eux, 
l’homme résulte de trois principes : Pâme, le corps, 
l’union de l’un et de l’autre ; il est un, parce que ces 
trois principes sont tous trois essentiels à son existence. 
Aussi, quand ils ont raisonné sur l’homme, ils n’ont en­
tendu ni le corps ni l’âme pris séparément, mais le com­
posé de l’un et de l’autre, le tout et non la partie. C’est 
ce principe qui nous a valu les preuves admirables de la 
résurrection, développées avec tant de logique et d’é­
loquence par Tertullien, dans son livre de la Résurrec­
tion de la chair.

C’est ce qui nous a valu ces théories si justes, si sa­
lutaires et si fécondes sur la famille et la société. Grâce 
à elles, le despotisme, l’anarchie, le divorce furent ban­
nis. Il faut entendre le prince des orateurs 1 appliquant 
cette théorie de l’unité à l’ordre social : la langue hu­
maine n’a rien de comparable, et toutefois sa voix élo­
quente n’est que l’écho d’une autre voix plus éloquente 
encore.

1. Saint Chrys. Ho mil, m i ,  in I ad Cor.



222 DU CATHOLICISME

« Le corps est un, dit saint Paul, quoiqu’il ait plusieurs 
» membres : à leur tour, quoique plusieurs en nombre, 
» tous les membres du corps ne sont qu’un : de même 
» dans le Christ, c’est-à-dire dans le genre humain ra- 
» mené à l’unité par le Christ. En effet, nous avons tous 
» été baptisé dans le même esprit pour n’être tous qu’un 
» même corps, juifs, gentils esclaves ou libres : tous 
» nous avons puisé la vie dans un seul et même esprit. 
» Car le corps n’est pas un seul membre, mais plusieurs. 
» Chaque membre a sa fonction propre, nécessaire à l’é- 
» conomie de l’ensemble. Les plus faibles sont protégés 
j, par les plus forts, les plus forts aidés par les plus fai- 
>> blés. Tel est l’ordre établi de Dieu, afin qu’il n’y ait 
» point de division dans le corps, mais que tous les mem- 
» bres soient pleins de sollicitude les uns pour les autres, 
» et que si l’un des membres souffre, tous les autres 
» souffrent avec lui ; ou, si l’un des menbres a quelque 
» avantage, tous les autres s’en réjouissent avec lui. 
» Or, vous êtes le corps du Christ, » et membres les 
» uns des autres. »

Voilà donc les deux premiers termes de la trinité so­
ciale, le Christ et le genre humain ! Quel sera le troi­
sième ? L’apôtre va nous le dire : tombons à genoux 
pour l’écouter. « Voici, dit-il quelque chose de plus ex- 
» cellent encore : voici la vie. Quand donc je parlerais 
» la langue des anges, quand donc je serais le héros de 
» toutes les vertus, je serais vain, inutile, mort, si je 
» n’avais pas la charité. « La charité, telle est donc le troi­
sième terme de la trinité sociale régénérée par Je Christ *.

Ainsi le Christ, principe informant; le genre humain,

i .  I ad Gor. c. xii,xin,



dans l’éducation. 223

terme de son action ; l’aimable, l’indissoluble charité 
qui les embrasse, et qui s’embrasse elle-même avec eux, 
pour ne former avec eux qu’une indivisible unité ; unité 
du temps, préparation, ébauche sublime, commence­
ment de l’éternelle unité, de la consommation finale de 
toutes choses en Dieu. Est-ce là de la philosophie ? de 
cette philosophie large, élevée, quiféconde le génie, qui 
enflamme le cœur et illumine l’intelligence ? Dites, si la 
philosophie consiste à expliquer Dieu, l’homme, le 
monde, les rapports qui les unissent, où trouverez-vous 
une plus belle, une plus complète philosophie ? Que sont, 
près de ces lumineuses paroles, les utopies, les abstrac­
tions, les tâtonnements de l’académie ou du portique, 
tous les pitoyables systèmes du rationalisme moderne 1

Appliquée à tout ce qui est du ressort de l’esprit et 
du cœur humain, cette philosophie régna sur l’Europe, 
sans opposition sérieuse, jusqu’au seizième siècle. C’est 
dans les institutions, les idées, les mœurs, le magnifi­
que caractère denos aïeux qu’il faut L’étudier. Tout cela 
fut son ouvrage : sans rougir elle peut le montrer à ses 
amis et à ses ennemis.

En dehors du christianisme se fit remarquer, au mo­
yen âge, la philosophie des Arabes. Ils se livrèrent sur­
tout à l’étude de la médecine et de Thistoire naturelle. 
Ds exercèrent une assez grande influence sur l’esprit de 
l’Europe. « Ils devaient leur savoir à une secte chré. 
» tienne, les nestoriens, qui, répandus dans la Perse, 
» avaient traduit en syriaque les ouvrages les plus esti- 
» mables de l’antiquité, entre autres ceux d’Aristote et 
» de Galien 1. »

1. Charpentier, Histoire de la littérature au moyen àgej p. 177.



224 DU CATHOLICISME DANS L ’ÉDUCATION.

Resserrés dans les entraves du Coran, ils ne purent 
que commenter les ouvrages d’autrui, sans oser hasarder 
une idée nouvelle ; et, comme pour se justifier aux 
yeux de l’opinion, ils proclamèrent Aristote la plus 
grande intelligence que Dieu ait créée et pu créer.8 Avec 
de pareilles idés, il est bien évident que leur rôle devait 
se borner à celui de commentateurs : ils ne furent pas 
autre chose.

2. Aristoteles fuit princeps per quem perficiuntur omnes sapientes ; 
Aristotelis infellectus fuit linis humani intellectus ; Deus appropiavit ei 
ultimam dignitatem, quam nullus homo potest in ulla ætate attingere. » 
Averroës, apud Pererium, lib. v, de Principiis, cap. 1.



CHAPITRE XXII

ÉPOQUE DE DOUTE APRÈS JÉSUS-CHRIST

Sous la tutelle de l’autorité, l’esprit humain avait su, 
pendant le moyen âge, se préserver de ces honteux écarts 
qui défigurent son histoire avant Jésus-Christ; ses pro­
grès cependant n’en avaient été ni moins soutenus, ni 
moins rapides :les ouvrages de saint Anselme, d’Albert 
le Grand, d’Alexandre de Haies, de saint Thomas, de 
saint Bonaventure, en sont d’illustres témoins. Mais s'il 
est pour l’homme des époques de sagesse et de foi, hélas ! 
il est aussi pour lui des moments de doute et de folie. 
Le seizième siècle parut : tous les sytèmes grecs nous 
arrivèrent avec les débris de l’empire de Constantinople. 
La manie de disputer devint une sorte de fureur. Le frein 
salutaire de la foi cessa d’être respecté, et la prétendue 
réforme de Luther ne fut qu’une vaste explosion du 
doute qui fermentait dans les âmes, une réaction d’au­
tant plus violente que l’empire de l’autorité avait été plus 
long et plus sacré.

Apportés par les Grecs fugitifs, les deux grands 
systèmes de la philosophie ancienne, celui de Platon et
d’Aristote, c’est-à-dire l’idéalisme et l’empirisme, ne tar­

is



226 DU CATHOLICISME

dèrent pas à diviser en deux camps tous ceux qui fai­
saient alors profession de philosophie. Sous la bannière 
de Platon se rangea l’Italie dirigée par les Médicis de 
Florence, Marsile Ficin, André Ponta, et autres person­
nages éminents. Aristote rallia à son drapeau, d’abord 
l’Angleterre, et plus tard une partie de l’Allemagne et 
de la France. Ainsi, au seizième siècle commence deux 
lignes philosophiques, parallèles et opposées, qui se 
prolongent jusqu’à nos jours. Nous allons les suivre 
dans leur développement.

Après les hommes que nous avous nommés plus haut, 
vint prendre place parmi les défenseurs du spiritualisme, 
Vapôtre du doute méthodique, René Descartes. Cet 
homme fameux naquit à La Haye en Touraine, en 1595, 
Je pense, donc je suis :tel est l’axiome fondamental de 
sa philosophie, et le premier article du symbole de l’a­
théisme. En effet, l’infaillibilité de la raison posée en prin­
cipe, le moyen que l’athéisme lui-même ne soit pas un 
article de foi, s’il prend fantaisie à la raison de le pro­
clamer ? Ce n ’est point ici une accusation banale que 
nous répétons après mille autres, c’est une incontestable 
vérité qu’il ne faut pas se lasser de redire. Les consé­
quences du principe cartésien nous tuent :oui, le ratio­
nalisme dissolvant qui menace d’une ruine éternelle les 
croyances et les mœurs, n’en est qu’une immense applica­
tion. Écoutez ses organes :« Esprit indépendant, nova- 
» teur hardi, génie d’une singulière puissance, Descartes 
» aimait trop à se faire lui-même ses idées, à se confier 
» à son sentiment intime, pour ne pas reconnaître l’au- 
» torité de la raison individuelle, et le droit qu’elle a 
» d’examiner et de juger toute espèce de doctrine. 
» C’est la gloire de Descartes d’avoir proclamé et prati-



DANS L’ÉDUCATION.

» qué ces principes, et d’être l’auteur de cette ré- 
» forme intellectuelle qui a porté son fruit au dix-sep- 
» tième et au dix-huitième siècles, et qui, aujourd'hui 
» plus que jamais, exerce son influence dans le monde 
» philosophique. Aujourd’hui en effet, grâce à Descartes, 
» nous sommes tous protestants en philosophie.... Nous ne 
» voulons croire qu’à l’évidence de la vérité *. »

Dès le principe, Descartes rencontra dans Gassendi, 
Huet, etc., d’habiles adversaires qui soumirent ses prin­
cipes à un examen sévère, mais calme et philosophique. 
Quelques-uns, peut-être plus pénétrants, allèrent jus­
qu’à l’accuser d’athéisme et de scepticisme. Rome con­
damna sa logique en 1643. Le protestantisme lui-même 
l’anathématisa au synode de Dordrecht en 1656, tant le 
doute cartésien menaçait de près le peu de foi qui res­
tait dans la réforme. Cette philosophie se répandit sur­
tout dans les Pays-Bas et en France ; elle réagit sur 
toutes les parties de la science, la métaphysique, la mo­
rale, et même sur la théologie.

La philosophie de Descartes donna naissance à celle 
de Spinosa. Spinosa était* Juif de religion, Hollandais 
d’origine. Né à Amsterdam en 1632, lui aussi s’était fait 
une loi de n’admeltre que ce qui lui paraissait évident et 
com m e conséquence de principes suffisamment démons­
tratifs . Cette règle si belle ne l’empêcha pourtant point 
de donner dans le plus absurde panthéisme, d’admettre 
la fatalité et ses conséquences désastreuses. Le titre 
seul de son principal ouvrage est une preuve sans répli­
que de la filiation cartésienne que nous avons indiquée ; 
le voici : Benedicti de Spinosa Renati Descartes principio-

227

b  Globe, n. 147.



■228 DU CATHOLICISME

rum, philosophise pars prima et secunda more geometrico 
demonstrata.

Un autre représentant du spiritualisme fut Nicolas 
Mallebranche. Il naquit à Paris en 1618. Ce génie 
profond est incontestablement un des plus grands mé­
taphysiciens que la France ait produits. Il développa 
les idées de Descartes avec originalité, en les repro­
duisant sous des formes plus claires et plus animées. 
Son tour d’esprit, éminemment religieux, lui fit donnei 
à sa philosophie un caractère qui lui est particulier. 
Il considéra l’étendue comme l’essence des corps, l’âme 
comme une Substance essentiellement simple, et Dieu 
comme le fonds commun de toute existence et de toute 
pensée. Ses doctrines l’ammenèrenl à combattre les 
idées innées, par des objections pleines de force, et 
à soutenir que nous voyons tout en Dieu. Ses idées, 
comme on voit, tendent à une sorte de panthéisme : 
tel est l’idéalisme religieux auquel parvint ce philo­
sophe. C’est un exemple des conséquences d’une con­
fiance aveugle pour la démonstration adoptée comme 
base unique de la connaissance philosophique. Le prin­
cipal ouvrage de Mallebranche est la Recherche de la 
vérité 1 . Vers le même temps parut en Allemagne 
un des plus grands hommes qui aient jamais existé, 
un homme qui mena de front toutes les sciences, et 
qui rendit de grands services à toutes en général et 
à la philosophie en particulier. J ’ai nommé Leibnitz. 
Il naquit en 1646, et mourut en 1716. Quoique car­
tésien et protestant, il s’appuie souvent de principes 
catholiques : le but principal de sa philosophie fut

1, Voyez Tenncmann, t. II, p. 112.



dans l ’éducation.

d’établir l’accord de la foi avec la raison. Ses ouvrages 
sont très nombreux : un des plus remarquables est sa 
Théodicée, ou Essai sur la bonté de Dieu, la liberté de 
l’homme et l'origine du mal.

Le système de Leibnitz fut soutenu avec talent par 
Wolf, le plus célèbre de ses disciples ; mais, vers le 
milieu du dernier siècle, cette philosophie, se trouvant 
trop spiritualiste, fit place au sensualisme de Locke, 
beaucoup plus en harmonie avec les mœurs contem­
poraines.

Elle était expirante, lorsque Kant parut et essaya 
de lui porter le coup de grâce, à elle et à tous les 
systèmes bâtis depuis trois mille ans. Ce philosophe 
fut à quelques égards le Sextus Empiricus de l’Alle­
magne ; il était né en 1724. A son avis, tout ce que 
l’on avait dit jusque alors, sur l’origine et le dévelop­
pement des connaissances humaines, était insuffisant : 
il s’annonça comme apportant une philosophie trans­
cendante, propre à satisfaire à tous les besoins. Mal­
heureusement le réformateur se montra si obscur, qu’il 
ne fut pas compris, ou du moins il prétendit ne pas 
l’être. Sa philosophie parut une extravagance à un 
grand nombre d’esprits du premier ordre. Baader, en­
tre autres, a intitulé un de ses ouvrages : Extrava­
gance absolue de la raison pratique de Kant.

Ce nouvel essai de criticisme fut donc vivement 
conbattu. C’est ainsi, débile raison, que ton impuis­
sance à atteindre le but de tes longs efforts, la dé­
monstration des premiers principes de nos connais­
sances, fut encore une fois bien tristement constatée : 
fils de tes contradictions, le scepticisme reparut : un des 
disciples de Kant, Fichte, fut même accusé d’athéisme.

229



DU CATHOLICISME

Le système du rationaliste de Kœnisberg a eu le 
tort de tous ceux qui l’ont précédé. Fractionné en 
mille pièces par ses nombreux disciples, il s’est perdu, 
défiguré, dans une multitude de conceptions indivi­
duelles et de théories particulières,

A cette philosophie succède celle de Schelling, Get 
homme supérieur s’efforce de ramener les esprits au 
spiritualisme, non plus en partant du moi, comme 
ses prédécesseurs, mai s d’un principe plu s élevé, 
Y absolu. Schelling est né à Leonberg, en 1776, dans 
le Wurtemberg : il fut professeur à Erlangen. « Cette 
» philosophie se propose, dit Tennemann, de connaî- 
» tre, au moyen des idées de la raison, Fessence et 
» la forme de toutes choses : pour elle, être et con- 
» naître, sont identiques ; de là son titre : Système de 
» Videntité absolue, ou Théorie de Fidentité. C'est un 
» idéalisme transcendantal, qui fait sortir toute science, 
» non plus du principe trop exclusif du moi, mais d’un 
» principe plus large, l'absolu, renfermant dans son 
» sein et le moi et la nature. Cette philosophie aspire 
» en conséquence à la connaissance de la nature par 
» les idées (construction à priori}, et elle s’applique 
» à établir un parallélisme constant entre les lois de 
» l’intelligence et celles du monde ; enfin c’est l’idéa- 
» lisme et le réalisme ramenés à un point de vue supé- 
» rieur,, celui de l’absolu1 . »

Voici le plan général de ce système : 1° L'absolu, le 
tout dans sa forme première, Dieu se manifeste dans 
la nature, l’absolu selon la forme secondaire, et s’y 
produit dans deux ordres relatifs, le réel et Yidéal. Dans

230

t. Manuel, t . n ,  p , 300.



DANS L ’ÉDUCATION.

le réel, pesanteur, matière, lumière, mouvement, orga­
nisme, vie ; dans l’idéal, vérité, science, bonté, religion, 
beauté, arts. Au-dessus, comme forme réfléchie de l’u­
nivers, se place l’homme, l’état, le système du monde, 
l’histoire.

La philosophie de Schelling excita en Allemagne le 
le plus vif enthousiasme : c’est un fait digne de re­
marque. Il lui a manqué, pour être catholique, d’avoir 
abordé franchement la révélation et de l’avoir prise 
pour point de départ ; néanmoins elle a imprimé à ce 
pays une tendance spiritualiste et une grande acti­
vité pour les recherches savantes. A cette école ap­
partiennent les noms suivants : J. Gœrres, professeur 
à Munich ; François de Baader, Schubert, les deux 
frères Schlegel, et plusieurs autres savants distingués, 
qui tous ont recours à la foi dans la recherche de la 
vérité !

Revenons maintenant sur nos pas, et suivons le dé­
veloppement du néopéripatéticisme depuis le seizième 
siècle jusqu’à nos jours. Son premier représentant fut 
Bacon. Get homme, dont les sentiments furent loin d’être 
toujours aussi nobles que les pensées, s’efforça de dé­
trôner la scolastique^ en dirigeant l’attention des esprits 
vers la nature. Bacon est le père de la philosophie ex­
périmentale ou de l’empirisme. Prévues on non, les 
conséquences de cette philosophie durent être et furent 
en effet, dans les temps modernes, ce qu’elles avaient 
été chez les Grecs d’avant Jésus-Christ, je veux dire 
le matérialisme et l’épicuréisme.

Disciple de Bacon, Hobbes développa les principes 
de son maître. « Hobbes, dit Tennemann, entra dans 
» les vues de Bacon, poursuivit ses idées avec plus de

231



232 DU CATHOLICISME

» vigueur et de conséquence, et en forma une doctrine 
«matérialiste1. » Il était né à Malmesbury en 1388, 
et mourut en 1679, après avoir publié plusieurs traités 
philosophiques et mathématiques, par lesquels il avait 
souvent fait scandale, à cause de ses fréquents para­
doxes et des reproches d’athéisme qu’il s’attirait. Ce 
qui l’a surtout rendu fameux, c’est l’application de ses 
principes philosophiques à la question de l’origine des 
sociétés ; il est un des premiers qui aient supposé un 
prétendu état de nature, et donné pour base à la so­
ciété et pour raison de sociabilité l’amour de soi.

De l’Angleterre, cette théorie politico-philosophique 
passa en Allemagne. Puffendorf eut le triste courage de 
consacrer ses veilles au développement de cette utopie 
non moins dangeureuse qu’absurde. Mais, comme il 
arrive toujours à l’apparition de tout système erroné, 
Puffendorf ne rompit point tellement avec les idées chré­
tiennes, qu’il n’ait encore invoqué sur bien des points 
la morale positive de l’Évangile. Il mourut à Berlin en 
1694. Un demi-siècle plus tard, J.-J. Rousseau se char­
gea de faire de ces théories le manuel de l’homme d’état, 
en attendant que les démagogues révolutionnaires en 
composassent le cathéchisme des droits de l’homme.

Les vices radicaux et comme l’arrière-pensée de cette 
doctrine, sont 1 ° de contredire toutes les notions histo­
riques sur l’origine des sociétés ; 2° de bannir Dieu du 
monde ; car, s’il n’a été pour rien dans la formation des 
sociétés, il s’ensuit qu’il n’est pas nécessaire à leur con­
servation. Qu’est-ce à dire ? sinon que Dieu etla religion 
sont des hors-d’œuvre sur la terre. Le pouvoir moral

1. T. I l ,  76.



DANS L'ÉDUCATION i

n est donc qu’une chimère : le droit du plus fort est l'u­
nique loi du monde. Peuples, vous saurez maintenant 
par qui furent forgés les sceptres de fer et les chaînes de 
l’esclavage. Sous la plume de Jurieu et de Rousseau, ce 
rêve dangereux est devenu l’athéisme politique dont les 
dernières conséquences onl été, d’une part, la catastro­
phe de la révolution française, et de l’autre, les innom­
brables essais de constitutions politiques, ridicule éternel 
du dix-neuvième siècle.

Dans l’ordre purement métaphysique, la philosophie 
de Bacon produisit Locke en Angleterre, et en France 
Condillac. Rien qui ne nous vienne par les sens, disait 
Locke ; donc nos idées même, concluait Condillac, ne 
sont que des sensations transformées. Après cela, que 
restait-il pour replonger le monde dans l’état d’abjection 
d’où le christianisme l’avait tiré, sinon de faire l’appli­
cation de cette philosophie matérialiste à la vie pratique ? 
Or cette application était trop en harmonie avec les 
mœurs de l’époque, pour n’avoir pas lieu dans un pro­
chain avenir.

Hartley, Priestley, Helvétius, Lamétrie, n’hésitèrent 
pas à trancher le mot, ils dirent tout haut ce que les 
autres se contentaient encore de penser, du n’expri­
maient que timidement : le plaisir est la loi unique, Pu­
nique devoir. Telle fut la philosophie du dernier siècle ; 
tels furent aussi les derniers logiciens de l’école d’Aris­
tote, ceux qui, arrivés après tous les autres, rédui­
sirent l’empirisme à sa plus simple expression ; telle 
est enfin l’analogie frappante qui existe entre les 
époques et les résultats philosophiques, avant et après 
Jésus-Christ.

Une autre analogie non moins remarquable, mais plus

233



234 I>U CATHOLICISME

consolante, c’est la réaction qui, au moment critique, 
s’opère Infailliblement en faveur de la vérité. Comme aux 
vagues de l’Océan, la Providence a fixé des limites aux 
débordements de l’erreur : au champion du mensonge 
elle oppose constamment l’apologiste de la vérité. C’est 
ainsi qu’effrayés des ravages que faisait en Angleterre la 
philosophie empirique, et pénétrés en même temps de 
l'insuffisance de la raison individuelle pour en arrêter 
les progrès, quelques philosophes écossais entreprirent 
de lui opposer la forte digue du sentiment commun de 
l’humanité. Tels furent, entre autres, Cud worth, pro­
fesseur à l’université de Cambridge, et Henri Moore, 
collègue de Cudworth.

Si leurs efforts n’eurent pas un succès complet, il faut 
l’attribuer en partie à la fausse position dans laquelle 
ils se trouvaient placés. En effet, tous les coups qu’ils 
portaient aux matérialistes, comme partisans de la raison 
individuelle, retombaient sur eux-mêmes en tant qu’hé- 
rétiques, c’est-à-dire partisans de la raison individuelle 
dans les choses de la religion ; aussi l’Angleterre tomba- 
t-elle bientôt plus bas encore dans l’abîme du matéria­
lisme. C’est ce qui engagea le ministre Samuel Clarke 
à combattre de toutes ses forces cette désolante doctrine ; 
il part de ce principe, qu’il y a un accord nécessaire en­
tre la religion révélée et la raison : sa Démonstration de 
l'existence de Dieu est un ouvrage remarquable.

Toutefois, pas plus que ses prédécesseurs, il n’était 
de la race de ceux qui devaient sauver Israël. Aussi 
l’erreur n’en continua pas moins ses progrès. Ce n’était 
plus seulement le matérialisme, c’étaitle scepticisme per­
sonnifié dans Hume, qui désolait l’Angleterre. Plusieurs 
écrivains d’un mérite supérieur entreprirent d’en finir



dans l ’éducation. 235
avec lui. Pour cela, ils en appelèrent encore au sens 
commun de l’humanité.

De ce nombre furent Thomais Reid, mort en 1796 ; 
son ouvrage est intitulé : Recherches sur P esprit humain, 
relativement au principe du sens commun; l’éloquent 
Béathie, professeur de morale à Edimbourg, mort 
en 1801 ; son ouvrage a pour titre : Essai sur la nature 
et P immutabilité de la vérité en opposition à la sophisti­
que et au scepticisme ; enfin Jacques Oswald, membre du 
clergé d’Ecosse ; il fit du sens commun de l’humanité le 
principe universel, la règle suprême de toutes recherches 
philosophiques ; tel fut le titre de son ouvrage : Appel 
au sens commun en faveur de la religion.

Nobles tentatives ; mais hélas ! efforts superflus, le 
torrent n’en roulait pas moins à l’athéisme. Toujours la 
même à toutes les époques, la philosophie, placée entre 
les inévitables écueils du matérialisme et de Pidéalisme, 
faisant tour à tour Dieu de la matière et matérialisant 
Dieu, la philosophie eut toujours pour résultat définitif 
le scepticisme le plus complet. Depuis la naissance du 
néoplatonisme et du néopéripatéticisme en Europe, Mi­
chel Montaigne fut le premier qui osa, dans ses Essais, 
tirer, quoique avec une certaine réserve, cette triste 
conséquence. Plus hardi que son maître, Charron, dans 
son Livre de la Sagesse, la poussa beaucoup plus loin. 
Enfin parut le Sextus Empiricus des temps modernes : 
Bayle proclama le scepticisme universel. Telle fut pour 
lui la souveraine règle, la sagesse qu’il prêcha et qu’il 
ne réussit que trop à persuader àun siècle qui, pour ne 
pratiquer aucune vertu, ne demandait pas mieux que de 
ne croire à aucune vérité.

Lorsqu’on parcourant l’histoire de la'philosophie, vous



DU CATHOLICISME

en êtes arrivé là, je ne sais quel indicible dégoût, quel 
profond découragement vous saisit. Le livre vous tombe 
des mains, et, l’amertume dans l’àme, vous vous de­
mandez si la vérité n’est pas une chimère, une énigme 
impossible à deviner, si tous ceux qui firent profession 
de la rechercher ne furent pas des esprits faibles, vains, 
sans conscience et sans conviction ; mais une voix intime 
vous répond : Non, il n’en est point ainsi ; la vérité est 
le patrimoine de l’homme, son esprit est fait pour la con­
naître, comme ses yeux pour voir le soleil. Parmi les 
philosophes il y eut des hommes d’un rare génie, d’une 
conscience droite, d’un vaste savoir. Pourquoi donc 
tant de travaux frappés de stérilité? tant d’efforts et 
si peu de succès ? Pourquoi ? parce qu’ils ont cher­
ché la vérité où elle n’est pas, parce qu’ils n’ont pas 
voulu accepter des mains de la religion le flambeau qui 
devait diriger leurs pas incertains, et ils ont erré dans 
les ténèbres, et ils sont devenus les vains jouets du men­
songe, tous ces hommes en qui n’était pas la science de 
Dieu.

Fils du dix-huitième siècle, héritier de ses crimes et 
de sa haine pour le christianisme, notre siècle ne pou­
vait manquer de s’égarer. Aussi a-t-il débuté par le ma­
térialisme. Telle est l’école philosophique dont nous 
avons maintenant à parler.

C’est sur les débris encore fumants de l’ordre social, 
que Cabanis osa produire de nouveau un système qui. 
en corrompant les mœurs, avait fini par couvrir la 
France de sang et de ruines. Les nerfs sont le principe 
de la pensée, la cause de l’idée ; l’effet est nécessaire­
ment de même nature que la cause : donc la pensée, 
donc l’idée est matérielle ; donc l’homme n’est qu’une

236



DANS L’ÉDUCATION.

machine, sans autre différence entre lui et son chien, 
que la grandeur de l’angle facial. Système abject auquel 
Destutt de Tracy prêta le secours de son aride idéologie. 
Dès le principe, le mépris de Bonaparte, et plus tard 
l'indignation publique, en ont fait justice. Si Cabanis 
fut le physiologiste, et Destutt de Tracy le métaphysicien 
du matérialisme moderne, Volney en fut le moraliste. 
Combien cet homme nous a fait de mal !

« Se conserver y et pour cela tout tenter et tout faire, 
» voilà, suivant Volney, la grande loi de la nature hu- 
» maine. Dès lors, qu’est-ce que le bien ? qu’est-ce que 
» le mal ? La réponse est ainsi : Le bien est tout ce qui 
» tend à conserver, à perfectionner l’homme, c’est-à-dire 
» l’organisme ; le mal, tout ce qui tend à le détériorer 
» et à le détruire. Le plus grand bien est la vie, le plus 
» grand mal est la mort : rien au-dessus du bonheur 
» physique, rien de pis que la souffrance du corps : le 
» bien suprême est la santé L »

Charité, dévoûment, foi, espérance, sacrilice de l’in­
térêt personnel au bien public, sont les vertus des sots 
au profit des fripons. Le meurtre est un devoir, toutes les 
fois qu’il est utile : moi, et puis rien, voilà toute la morale, 
toute la religion ; il n’y a que les imbéciles qui puissent 
en avoir une autre. Telle est la doctrine de M. Chasse- 
bœuf, dit Volney ; et quand on songe que de pareilles 
maximes ont été, pendant quinze ans, répandues avec 
une effroyable profusion dans toutes les classes de la so­
ciété, que les grâces et la simplicité du style ont fait du 
catéchisme de Volney le livre des salons et des chau­
mières, on ne s’étonne plus ni de l’égoïsme barbare, uni-

237

1. Histoire de la Philosophie au dix-neuvième siècle,, t. IL p, i n .



238 DU CATHOLICISME

versel, caractère distinctif de notre époque, ni du nombre 
effrayant des suicides, ni de l’immoralité profonde qui 
ronge comme un cancer hideux toutes les parties du corps 
social ; ce qui étonne, c’est que le jour où de tels princi­
pes furent proclamés n’ait pas été le dernier jour de la 
civilisation.

Mais non, jamais il ne fut donné à l’homme d’appli­
quer les dernières conséquences de ses systèmes. La Pro­
vidence veille sur lui et le sauve en dépit de lui-même. 
L’éclectisme fut le signal d’un retour à des doctrines 
meilleures. L’école dont nous venons de parler n’avait 
vu dans l’homme que de la matière, l’éclectisme y recon­
naît un principe spirituel : il admet même un certain nom­
bre de vérités religieuses. Telle est la secoude école de 
philosophie que nous trouvons au dix-neuvième siècle, 

Or, qu’est-ce que l’éclectisme ? Suivant l’étymologie 
même du mot, éclectisme signifie action de choisir. Les 
éclectiques sont des philosophes qui n’admettent ni ne 
rejettent absolument aucun système, mais qui font pro­
fession de chercher et de choisir dans tous ce qui leur
paraît vrai et bon. Rien de plus raisonnable au premier 
coup-d’œil, rien de plus sage, point de moyen plus sûr 
d’arriver à la vérité complète, qu’une pareille philoso­
phie.

Cependant, lorsqu’on vient à l’examiner de plus près, 
on n’y voit qu’une illusion nouvelle, une utopie sou­
verainement dangereuse, un système creux, au fond du­
quel habite le doute dévorant. Que dis-je,un système? 
l’éclectisme n’en est pas un, car un système est « d’un 
» seul jet, dit M. de Bonald ; c’est un corps ou un en- 
» semble de vérités ou d’erreurs liées les unes aux autres 
» dans l’esprit de celui qui les a conçues : on ne fait pas



DANS L ’ÉDUCATION. 239
» un système avec d’autres systèmes, comme on fait une 
» histoire avec d’autres histoires1 2. »

La conséquence avouée, de l’éclectisme, c’est que la 
vérité complète, la vérité telle qu’elle doit être pour sa­
tisfaire à tous les besoins de la raison, est encore à 
trouver : nul système, nulle religion, pas même le chris­
tianisme, qui en soit l’expression adéquate. De là pour 
eux la nécessité d’une réforme générale de l’intelligence 
humaine. Mais d’abord, quelle sera leur pierre de touche 
pour distinguer la vérité de l’erreur ? la raison particu­
lière, le sens moral de chaque individu : « car, disent- 
» ils, c’est à la raison individuelle qu’appartient le droit 
» d'examiner et de juger toute espèce de doctrine* » Ainsi 
nous aurons autant de systèmes qu’il y aura de philoso- 
sophes ; dès lors point de pensées communes, point 
d’éclectisme véritable. Le scepticisme découle à pleins 
bords de cette philosophie. Et puis, quelles seront les 
doctrines nouvelles qu’ils substitueront aux anciennes ? 
Ecoutons leur réponse : « Ces doctrines qui doivent pré- 
» siderànotre vie morale, religieuse, politique, litté- 
» raire, c’est à nous à les faire, car nos pères ne nous 
» en ont légué que de stériles et d’usées.... Il faut donc 
» en forger de nouvelles. Cette nécessité de notre époque 
» est comprise ou plutôt sentie de tous les esprits. »

Ainsi, les croyances perpétuelles du genre humain, 
en religion, en morale, en politique, en littérature, ne 
sont, aux yeux de l’éclectisme, qu’un amas de préjugés 
stériles et usés ; et comme ces croyances ont constitué 
jusqu’ici la vie intellectuelle, morale, religieuse, sociale 
et littéraire de l’homme, c’est l’homme qu’il faut refaire,

1. Recherches philo soph., 18.
2. Globe, n. 147.



240 DU CATHOLICISME DANS L’ÉDUCATION.

ou, pour parler leur langage, qu’il faut forger de nou­
veau. Mais savent-ils au moins comment s’y prendre 
pour opérer celte régénération ? Voici leur réponse, qui 
n’est pas moins curieuse que leur prétention : « Nous 
» nous promettons bien de ne pas rentrer dans les 
» vieilles ornières, mais sans savoir précisément quelle 
» route nous prendrons *. »

Et de fait, plutôt que de rentrer dans les vieiUes or­
nières, le journal qui exprimait de si hautes prétentions 
s’est fait saint-simonien risum teneatis. L’éclectisme a 
été percé à jour ; mais bientôt, dupe d’abord de ses falla­
cieuses promesses, ennuyée de ne recevoir, pour apaiser 
sa faim de vérité, que des mots vides de sens et des 
phrases inintelligibles, la jeunesse sérieuse s’est éloignée 
avec mépris de tous ces vains parleurs, et aujourd’hui 
elle se presse autour des chaires évangéliques, deman­
dant à rentrer dans les vieilles ornières du catholicisme *.

Toutefois l’éclectisme ne rendit pas les armes sans 
combat. Une lutte vive, intelligente, s'est engagée ; 
tout ce qui pense aujourd’hui en Europe se partage en 
deux camps : ceux qui croient à l’autorité de l’Église 
catholique, pleine et entière, et ceux qui ne recon­
naissent d’autre autorité que celle de leur raison. Il 
n’v a plus aujourd'hui ni protestants, ni jansénistes, ni 
philosophes incrédules dans le sens qu’on attachait à ces 
mots au siècle passé, il n’y a plus que des rationalistes 
et des catholiques : tout ou rien, voilà la question.

4. Clobe, n. 06
2. Les principaux organes de Vécleclïsme en France on été MM. Royer- 

Collard, Cousin, Jouffr y, et le journal Le Globe.



CHAPITRE XXIII

DE LA PHILOSOPHIE. —  PARTIE POSITIVE

Il ne faut pas se le dissimuler : à moins d’une réforme 
prompte et fondamentale dans l’enseignement de la phi­
losophie, longtemps encore la lutte sera douteuse, peut- 
être même la balance finira par pencher du côté du 
rationalisme. Or, depuis le seizième siècle, il existe de 
grandes erreurs tant sur la notion même que sur la na­
ture de cette science importante. Et d’abord, dans cer­
taines écoles, on présente la philosophie, non comme le 
moyen de développer la vérité déjà connue, mais comme 
le moyen de la découvrir ; on la donne comme la créa­
trice de l’intelligence ; on en fait une sorte de machine à 
inventer la vérité. Qu’est-ce à dire? sinon que tousl.es 
enseignements de l’autorité sociale ou religieuse ne 
sont que des préjugés ; qu’il faut les rejeter avec grand 
soin, faire ainsi le vide dans son âme, et n’y laisser 
rentrer que ce qui sera clairement démontré : définition 
fausse, contradictoire dans les termes.

Fausse : car, nous l’avons déjà dit ailleurs, être
contingent, l'homme n’a pas la vérité en lui, il faut qu’il
la reçoive; ce n’est qu’après l’avoir reçue, qu’il lui est
donné de la développer et de s’en nourrir. Croire, c’est
la première loi de son être: connaître, est la seconde.

16



242 DU CATHOLICISME

Eh bien ! l’effort de la raison pour passer de la foi à 
l’intelligence de la vérité, voilà ce qui constitue la phi­
losophie : elle n’invente rien, elle développe. Qu’on nous 
le dise, quelle vérité a-t-elle inventée depuis trois mille 
ans de recherches ? De nombreuses sociétés existaient 
avant les premiers philosophes ; or, l’existence de la so­
ciété suppose la connaissance de toutes les vérités néces­
saires au genre humain. Faibles mortels, qui ne pouvez 
inventer, que dis-je ? qui ne pouvez comprendre un 
atôme, vous auriez la prétention d’inventer la vérité I 
Dites-nous donc quel jour fut inventée l’âme, quel phi­
losophe inventa Dieu.

Contradictoire : et de fait, exister, vivre pour Inintel­
ligence, c’est connaître ; or elle ne peut connaître que 
ce qui est, la vérité. Ainsi, pour exister toute intelli­
gence créée doit préalablement recevoir la vérité : la 
révélation est sa création. Et de là, quelle conséquence ? 
sinon que, dans l’hypothèse où elle eût inventé la vérité, 
Fintelligence aurait et n’aurait pas existé, puisque pour 
inventer, pour agir, il faut être ; en même temps elle 
n’aurait pas existé, puisqu’elle n’eût pas encore possédé 
la vérité, condition essentielle de son existence.

Les écoles dont nous combattons ici l’erreur portent 
en quelque sorte, dans les conséquences désastreuses 
de leur enseignement, le contre-poison de leurs prin­
cipes. Un coup-d’œil suffit pour les juger. Le matéria­
lisme abject, l’athéisme farouche, le scepticisme désolant 
inspirent l’horreur pour la mère qui les enfante et ven­
gent la raison outragée.

Proscrivant toute espèce de foi comme une indigne 
entrave, cette philosophie est essentiellement hostile au 
catholicisme dont le premier mot est : je  crois. Mais il est



DANS L’ÉDUCATION.

une autre manière d’envisager et d'enseigner la philoso­
phie qui, moins antichrétienne en apparence, n’est peut- 
être en réalité ni moins erronée ni moins funeste. Nous 
voulons parler de cette philosophie qui, sans rejeter la 
révélation, s’y déclare étrangère. La raison, rien que la 
raison, tel est le seul oracle qu’elle interroge, la seule 
autorité qu’elle reconnaisse : avec son secours, elle pré­
tend tout prouver ; sur cette base unique, elle prétend 
tout asseoir, ontologie, morale, physique ; à ses yeux une 
preuve n’est point recevable, elle est de nulle valeur, si, 
de près ou de loin, elle emprunte sa force de la révélation.

Or, comment ne voit-on pas que présenter ainsi la 
philosophie, c’est confirmer, perpétuer le funeste divorce 
de la raison et de la foi ? car n’est-ce pas dire implici­
tement à la jeunesse qu’il existe en dehors de la religion 
une vraie philosophie, un moyen sûr de connaître toute la 
vérité; dès lors, que la religion est inutile, puisquelaraison 
suffit ? Il est bien vrai, suivant le concile de Trente, que 
par la chute originelle, la volonté n’a pas été anéantie, 
mais seulement brisée et affaiblie, fracta ac debilitata ; 
qu’ainsi l’homme peut, sans le secours de la révélation 
évangélique, connaître quelques vérités, comme il peut, 
sans la grâce, pratiquer quelque bien dans l’ordre natu­
rel. Mais n’est-ce pas un anachronisme de prendre pour 
base d'une philosophie véritable, c’est-à-dire d'une ex­
plication générale et satisfaisante de Dieu, de l'homme 
et du monde, ces rudiments imparfaits, ces faihles données 
d’une raison si fort appauvrie par le dualisme originel, 
plutôt que les enseignements de la raison éclairée, divi­
nisée par le christianisme ? n’est-ce pas laisser les vives 
clartés du soleil pour les lueurs incertaines d’une lampe 
sépulcrale ?n’est-ce pas faire rétrograder l’esprit humain ?

243



244 DU CATHOLICISME

Chrétienne, c’est de l’Evangile que la raison actuelle doit 
partir pour expliquer l’univers.

Le temps est venu de faire justice de toutes ces phi­
losophies vaines ou dangeureuses, qui n’apprennent rien 
ou qui n’apprennent qu’à disputer et à douter de tout. 
Il faut qu’ici, comme dans toutes les autres parties de 
l’enseignement, la religion reprenne la place qui lui ap­
partient : de là dépend et le salut de la jeunesse, et le 
progrès de la philosophie. Or ce rôle de la religion dans 
la science en général, et dans la philosophie en particu­
lier, est admirablement défini dans ce beau passage de 
saint Thomas : « La théologie, dit ce grand docteur, 
» commande à toutes les autres sciences, parce qu’elle 
» est la plus élevée de toutes , elle les fait travailler sous 
» ses ordres, les tient à son service, parce qu’elle est 
» chargée de les mettre en œuvre, tellement que la fin, 
» le but, l’objet de toute philosophie étant renfermé dans 
» la fin de la théologie, et coordonné par rapport à cette 
» fin, la théologie doit dominer toutes les autres scien- 
» ces et mettre en œuvre tous leurs enseignements *. »

Cela posé, quel doit être le point de départ, quel doit 
être le but de cette philosophie salutaire ? L’ordre syn­
thétique de nos idées, ainsi que la caractère de cet ou­
vrage le font pressentir.

A nos yeux, il n’existe aujourd’hui qu’une seule au-

1. « Theologia imperat omnibus aliis scientiis tanquam principalis, et 
utitur in obsequium sui omnibus aliis scientiis, quasi usualis ; sicut patet 
in omnibus artibus ordinatis, quarum finis unius est sub fine alterius, si­
cut finis pigmentariae artis, quae est confectio medicinarum, ordinatur ad 
finem medicinae, qui est sanitas, unde medicus imperat pigmentario, et 
utitur pigmentis ab ipso factis ad suum finem ; ita ut, cum finis totius 
philosophice sit intra finem theologice, et ordinatus ad ipsum, theologia 
debeat omnibus aliis scientiis imperare, et uti iis quœ in eis traduntur. »



dans l’éducation.

torité qui puisse servir de base à une philosophie 
vraiment en rapport avec les progrès et les découvertes 
actuelles, c’est-à-dire vraiment complète et vraiment 
sociale. Nous venons de nommer l’Eglise catholique. 
Organe infaillible de toutes les vérités génératrices, 
seule elle possède les paroles de vie ; autorité infaillible, 
et parcequ’elle résume, en la complétant, l’autorité 
du genre humain, et parce que l’assistance spéciale de 
Dieu, attestée par des miracles évidents, lui est assurée 
pour toute la durée des âges.

Qu’autrefois l’autorité du genre humain, dépositaire 
de la révélation primitive, ait été la règle de vérité, c’est 
un fait qu’il ne semble pas possible d’attaquer mais au­
jourd’hui quel peut être le besoin d’v recourir ? Nous 
avons l’Eglise qui est aussi le genre humain, et plus que 
le genre humain. Qui refusera de croire à l’Église, ne 
croira pas davantage au genre humain. En cela, il sera 
conséquent : pour qui veut y réfléchir, cette dernière 
autorité est moins imposante que la première, ses en­
seignements moins précis, ses doctrines moins com­
plètes et moins satisfaisantes.

Toutefois, qu’après avoir admis en principe, ou établi 
par leurs preuves naturelles, les vérités fondamentales 
qui composent l’enseignement de l’Église, on en fasse, 
pour ainsi dire, la contre-épreuve en les montrant en 
germe dans toutes le's traditions antiques, c’est l’unique 
moyen de ne laisser aucun subterfuge à la mauvaise foir 
aucun nuage sur la vérité, aucun doute à cette foule 
d’esprits vains ou malades, qui, hésitant à jurer sur la 
parole seule des apôtres ou de l’Église, ne feront aucune 
difficulté d’y croire s’ils la voient d’accord avec celle de 
Socrate ou de Platon, de l’Inde ou de l’Égypte.

245



2 4 6 DU CATHOLICISME

Telle fut la marche des Pères de l’Église ; il suffît, 
pour s’en convaincre, de lire, entre autres, le traité de 
saint Augustin sur la Trinité, l’Apologétique de Tertul- 
lien, la Défense du christianisme par Origène, les Stro- 
mates de Clément d’Alexandrie, Arnobe et Minutius 
Félix. Toujours ils parlent des vérités chrétiennes, et 
montrent que les lumières de la raison, les découvertes 
de la science, les croyances mêmes des païens leur ren­
dent hommage. Pourquoi avons-nous abandonné leurs 
traces? Pourquoi, dans l’enseignement de la philoso­
phie, traitons-nous perpétuellement les jeunes chrétiens 
comme s’ils étaient des païens et des sceptiques ? Pourquoi 
leur apprenons-nous à mépriser ce que notre premier soin 
devrait être de leur apprendre à respecter, l’autorité de 
l’Église, les enseignements chrétiens du foyer domesti­
que? A quoi bon tous ces moyens obliques de les 
amener à la foi? N’a-t-on pas l’air de vouloir les sur­
prendre ? Oh I qu’il nous semblerait plus franc, plus 
loyal, plus avantageux, de partir de la doctrine du 
christianisme, et d’en faire la base de l’explication uni­
verselle I

D’ailleurs, de deux choses l’une : ou les jeunes gens 
à qui vous parlez ont la foi, ou ils ne l’ont pas. S’ils 
ont la foi, il est évident que la marche que nous in­
diquons est la seule qui leur convienne. Ce ne sont 
pas des preuves qu’ils nous demandent, ce sont des 
explications qui leur fassent voir ce que jusqu’alors 
ils ont era. Si, au contraire, ils n’ont pas la foi, le seul 
moyen de la leur donner, c’est encore d’établir d’abord 
par leurs preuves naturelles les vérités qu’ils doivent 
croire, et si cela ne suffit pas, ils trouveront dans l’auto­
rité des traditions, dans les lumières de la raison, dans



dans l’éducation. 247
les découvertes de la science invoquées à la suite de l’au­
torité de l’Église, la vérification de vos enseignements, 
c’est-à-dire leur analogie, leu r rapport nécessaire avec 
toutes les lois de l’intelligence humaine. À moins d’im­
bécillité, ils reconnaîtront la vérité de données sans 
lesquelles toute explication, toute philosophie est radi­
calement impossible.

Et de fait, adressez-vous à toutes les philosophies 
étrangères au christianisme, c’est-à-dire qui ne prennent 
point pour leur base la révélation chrétienne ; faites-leur 
les questions les plus simples ; celles-ci par exemple : 
Qu’est-ce que Dieu ? Qu’est-ce que l’homme ? D’où vient- 
il ? où va-t-il ? Quels sont ses devoirs ? Quels sont ses 
rapports avec son auteur, avec ses semblables, avec les 
créatures soumises à son empire ? Qu’est-ce que la so­
ciété ? Qu’est-ce que le pouvoir? Des contradictions, des 
absurdités, des mots vides de sens, des phrases intel­
ligibles, tout au plus quelques réponses incomplètes : 
voilà tout ce que vous obtiendrez. Si vous en voulez la 
preuve, jetez un coup-d’œil sur l’ouvrage d’Hermias, 
dont nous avons parlé plus haut, ou sur les Helviennes 
du P. Barruel.

L ’enseignement de l'Eglise, voilà donc pour la base 
de la philosophie. Quant au but social, au dernier mot 
de cette explication générale des choses, quel doit-il 
être ? Nous l’avons indiqué- en traitant de la philosophie 
des Pères : montrer l’unité dans la trinité, et la trinité 
dans l’unité. Ce point est de la dernière importance, c’est 
pourquoi nous ne craindrons pas d’entrer à ce sujet dans 
quelques explications nouvelles.



CHAPITRE XXIV

SUITE DU CHAPITRE PRÉCÉDENT

L’univers est une manifestation de Dieu. Dieu ne peut 
manifester que ce qu’il est, unité et trinité. L’univers est 
donc une immense unité, une immense trinité. Tels sont 
les deux grands caractères qui doivent conséquemment se 
reproduire, et qui, de fait, se reproduisent dans toutes 
les parties de la création. Les découvrir, telle est la vo­
cation, la fin, la perfection de l’intelligence humaine. 
Aussi la Providence les a-t-elle gravés au front de toutes 
les créatures.Ils sont tellement saillants, qu’un païen, 
Aristote lui-même, étonné de les rencontrer partout dans 
ses immenses recherches, s’est écrié quelque part : 
Porro omnia unum sunt et tria, Trinité lui-même et unité, 
l'homme les porte écrits jusque dans les profondeurs de 
son être, et les imprime à toutes ses œuvres.

En un mot, tout ici-bas est unité et trinité : tout ce 
qui existe est un, et toute unité résulte d’une trinité de 
causes ; tel est le principe générateur de toutes choses ; 
telle est la loi universelle, à la conservation et à l’accom­
plissement de laquelle tout doit concourir, parce que de 
là dépendant la conservation et le perfectionnement des 
êtres. Telle est donc aussi la grande vérité à constater,



DU CATHOLICISME DANS L'ÉDUCATION. 249
à développer, à mettre au niveau de toute intelligence 
venant au monde philosophique. Il ne faut pas croire 
qu’en poursuivant ce but, la philosophie poursuive une 
chimère ou simplement une vérité belle sans doute, 
mais purement spéculative. Non, elle ne court pas après 
une chimère, puisqu’elle cherche ce qui est nécessaire­
ment dans le monde ; le résultat auquel elle aspire n’est 
pas non plus un résultat sans utilité pratique ; c’est au 
contraire la vérité la plus importante et la plus pratique 
qu’il soit possible d’imaginer.

En effet, c’est la présence de cette vérité dans les 
sciences diverses, qui les préserve de l’erreur ; c’est son 
influence sur l’esprit des nations qui fait leur gloire et 
détermine leurs progrès : comprise et pratiquée, elle 
constitue toute la perfection intellectuelle et morale de 
l’individu *. D’accord avec la raison, l’histoire en offre 
des preuves péremptoires. Plus sages que nous, parce- 
qu’ils étaient plus religieux, c’est-à-dire plus dociles à la 
foi, par conséquent plus complètement, plus intimement 
en rapport avec la vérité, nos pères faisaient de ce dogme

1. Cette idée philosophique nous donne l’intelligence d’un mot fameux 
dans l’histoire de la sainteté. Pendant plus de dix ans, les vastes contrées 
de l’Orient ont retenti de ce mot mystérieux. C’était comme le cri de guerre 
de l’homme le plus prodigieux des temps modernes. Pour s’exciter à la 
lutte gigantesque qu’il avait entreprise contre le paganisme indien, Fran­
çois Xavier se contentait de prononcer ce mot admirable : 0 sanctissima 
Trinitas. Alors un feu divin s’emparait de lui, sa poitrine se soulevait, des 
larmes coulaient de ses yeux étincelants, il s’élançait vers des inconnus, 
renversait les idoles, semait les prodiges, rétablissait partout l’image défi­
gurée de la très sainte Trinité ; et ni la mort, ni la faim, ni la soif, ni les 
hommes, ni l'enfer ne pouvaient l’arrêter, ou refroidir son zèle à rétablir 
partout l’image altérée de la trinité.

« Confiteor tibi pater, Domine cceli et terræ, quia abscondisti hsec a 
sapientibus et prudentibus et revelasti ea parvulis. » Matth. xi, 25.



250 DU CATHOLICISME

capital le principe et le phare de leur philosophie, la 
base de leur théorie politique ; partout il partaient de 
l’unité, résultat d’une triple cause. E t de fait, dans l’u- 
nivers et dans chaque partie de l’univers, dans tous les 
ordres divers, ordre religieux, ordre intellectuel, ordre 
moral, ordre physique, société politique et domestique, 
dans tous les êtres simples ou collectifs se retrouve l’wmïe 
résultant d’une trinité de principes.

Nous l’avous déjà dit et nous le répétons, il n’en peut 
être autrement. C’estlà ce qui est chercher autre chose, 
c’est poursuivre une chimère ; raisonner d’après un 
autre principe, c’est être sur la route de toutes les er­
reurs. La loi qui préside, qu’on nous permette l’expres­
sion, à la formation de la trinité incréée, préside à 
la formation de toutes les créatures, trinités créées ; 
la généalogie de la première est le modèle et la cause 
de la généalogie de toutes les autres. Or en Dieu il y 
a puissance, intelligence, amour. La puissance ou le 
Père se contemple, et par cette contemplation il engen­
dre son image adéquate ou substantielle, son Verbe, son 
Fils. De leur regard mutuel naît leur amour : et nous 
disons que, amour substantiel de l’un et de l’autre, le 
Saint-Esprit procède du Père et du Fils : de cette trinité 
de personnes résulte Dieu, unité parfaite, complète, in­
divisible. De même dans toute la création, émanation, 
manifestation de cette trinité première,

Voyez d’abord dans l’ordre intellectuel. L’âme hu­
maine vous offre trois facultés distinctes : la mémoire, 
l’intelligence, l’amour ou la volonté ; et l’âme humaine 
et chacune de ses facultés est le résultat d’une trinité. 
Premièrement, Dieu, la vérité, principe informant ; 
secondement, en nous, la faculté de recevoir et de con-



DANS L ’ÉDUCATION.

server la vérité ; troisièmement, union de la vérité avec 
cette faculté, — résultat : mémoire. Dieu ou la vérité, 
faculté de connaître, union de l’une et de l’autre, — in. 
telligence. Dieu ou le bien, faculté d’aimer, union de 
l'une et l’autre, — amour. De la mémoire, réservoir de 
la vérité ou de l’être, naît notre intelligence ou notre 
verbe ; de leur regard mutuel, l’amour. Point ici de divi­
sion, de séparation, de dualisme : tout est unité et trinité.

Descendons plus avant : âme humaine, corps humain ; 
union de l’un et de l’autre, — homme.

Dans l’ordre religieux : âme humaine et corps hu­
main, Verbe divin ; union de l’un et de l’autre, — Jésus- 
Christ. Jésus-Christ, genre humain, union de l’un et de 
l’autre, — homme régénéré. Vérité surnaturelle, faculté 
de connaître ; union de l’un et de l’autre, — foi. Dieu 
surnaturel, faculté d’aimer ; union de l’un et de l’autre, 
— charité. Dans l’Église : forme, principe informant ou 
papauté, épiscopat ; union de l’un et de l’autre, — fidèles, 
par conséquent Église.

Dans l’ordre politique : pouvoir, ministre ; union de 
l’un et de l’autre, — État. Église, État ; union de l’un et 
de l’autre, — société politique chrétienne.

Dans l’ordre domestique : père, mère ; union de l’un 
et de l’autre, — enfant, famille,

Dans la création inférieure ; principe informant ou 
forme, matière ; union de l’un et de l’autre, — être spé­
cial organique ou inorganique.

Ainsi dans l’œuvre divine, la trinité partout, le dua­
lisme nulle part : principe de vie, la trinité seule est fé­
conde, le dualisme infécond. Résultat de la trinité : uni­
té réelle, indivisible, permanente.

Et maintenant, de ce fait universel, quelles sont les

2 5  i



252 DU CATHOLICISME

conséquences et les applications dans l’enseignement de 
la philosophie ? En voici quelques-unes formulées en 
axiomes :

1° La pluralité des principes constitutifs dans un être 
quelconque, ri empêche pas q u il ne soit réellement un. 
Ainsi, quoique dans les différents exemples cités plus haut, 
on trouve plusieurs principes constitutifs, comme dans 
l’âme humaine, la mémoire, l’intelligence, l’amour, l’âme 
humaine n ’en est pas moins réellement et nécessaire­
ment «me, Qu’est-ce à dire, sinon que, dans aucune hy­
pothèse, on ne peut, sans la détruire, distraire aucun de 
ses éléments ; que, pour en raisonner avec justesse, il 
faut nécessairement tenir compte de tous ?

2° Dans les êtres créés les principes constitutifs ne sont 
pas égaux entre eux, et ne concourentpas de la même ma­
nière à la formationni aux opérations de iêtre qui résulte 
de leur union. En effet, parmi ces principes, il en est né­
cessairement un qui représente Dieu, la puissance ra ­
dicale, et qui en fait les fonctions : c’est la forme ou le 
principe informant, cause premièi'e et déterminante de 
l’être. Ainsi le principe le plus fort concourt activement, 
le plus faible passivement, à produire l’effet. Par exem­
ple, la vérité en se communiquant, et la faculté de con­
naître en recevant la vérité par la foi, concourent, la 
première activement, la seconde passivement, à la forma­
tion de l’intelligence humaine. Il en est de même dans 
tout le reste. On se tromperait si, en conséquence de 
ce que nous venons de dire, on déniait au principe 
passif toute influence réelle sur la production de l’être. 
Ce principe est passif dans ce sens seulement qu’il 
est dépendant du principe plus fort, et qu’il subit son 
action.



DANS l’édccation. 283
3* Le principe actif, la forme, le principe informant ne 

tire ni sa foree ni sa règle (Faction du principe passif, du 
ministre ou de la matière) mais bien le ministre ou la ma­
tière de la puissance ou de la forme. Il résulte de là que 
le principe plus faible ne peut résister activement au prin­
cipe plus fort ; la matière à la forme, la faculté de con­
naître à la vérité ; autrement il en résulterait un anéan­
tissement soudain ; mais il lui est donné de résister pas­
sivement,va. opposant son inertie comme une limite à 
l ’action exagérée du principe supérieur.

De ces principes résultent une foule de corollaires de 
la dernière importance ; en voici quelques-uns : dans 
l’ordre philosophique, on ne doit point séparer la vérité 
naturelle, par conséquent la foi naturelle de l’intelligence, 
autrement vous donnez lieu au scepticisme ; dans l’ordre 
religieux, la vérité surnaturelle, par conséquent la foi, 
de l’intelligence, autrement vous donnez lieu au déisme 
et à l’indifférence ; dans l’ordre religieux, la papauté, de 
l’épiscopat, autrement vous donnez lieu au schisme ; 
dans l’ordre social, le ministre, du pouvoir, autrement 
vous consacrez le droit de révolte, et vous donnez lieu à 
Y anarchie ou au despotisme ; dans la famille, le père, de 
la mère, autrement vous consacrez le divorce ; dans 
l’ordre physique, le principe informant de la matière, 
autrement vous tombez dans le matérialisme.

Déplorables erreurs ! pourquoi ravagez vous aujour­
d’hui la société?qui vous a retirées de l’abîme ténébreux 
où le christianisme vous avait replongées? Si vous le 
demandez à l’histoire, elle vous montrera Luther. Père 
du dualisme moderne, c’est lui, en effet, qui, posant le 
doute en principe, ale premier, dans le sein du christia­
nisme, méconnu et proscrit la grande loi du monde, le



DU CATHOLICISME

principe fondamental de l’unité et de la trinité univer­
selle. Bannie de l’ordre le plus élevé, l’ordre religieux 
cette grande idée a cessé peu àpeud’êtrela base et l’ob­
jet de l’investigation dans les ordres inférieurs ; et le 
dualisme a envahi toutes les sciences.1.

C’est alors qu’au lieu des principes conservateurs de la 
sagesse chrétienne, on a commencé de proclamer ces 
étranges maximes renouvelées des païens, que l'être ré­
sultant substantiellement de plusieurs principes n'est pas 
un d’une unité réelle , indivisible et permanente; mais seu­
lement fictive et accidentelle ; qu* ainsi les principes cons­
titutifs d'un être sont indépendants l'un de l'autre et peu­
vent être séparés légitimement et sans danger ; que leur 
union n'est que le résultat de certaines lois qui peuvent 
être modifiées ou même abrogées, que par conséquent 
ces principes constitutifs ont la même puissance et les 
mêmes droits,

» De là, dit le P. Ventura, auquel nous empruntons 
» quelques-unes de nos idées sur cette matière, de là, 
» dans l’ordre philosophique, ces questions aussi dan-

254

i  « Et revera, ex quo protestantismus, infando soelere, quod Deus con­
junxerat separare et unitatem inter revelatam veritatem et intellectum 
negare, seu christianæ fidei naturam .corrumpere ausus est ; unitatem 
quoque omnem inter humanam et divinam in Christo naturam, inter pon­
tificem et episcopos, inter reges et optimates, inter maritum et uxorem, 
inter Statum et Ecclesiam, inter philosophiam et theologiam apud easdem 
gentes, et eodem tempore, abrogatam fuisse novimus... Errant ergo qui 
putant a protestanlismo in Ecclesia dumtaxat, constitutum a Christo or­
dinem perturbatum fuisse ; cum protestantismus amplissimum atque 
immane divortium fuerit, quo omne compositum sive intellectuale, 
sive philosophicum, sive theologicum, sive sociale, sive politicum, sive 
seientifioum, in duas partes scissum estj et partes ipsae primum dissociatae 
atque disjectae denique penitus deletæ : quidquid enim est in se ipsum 
divisum desolabitur. » De Meth. philosop., cvn.



DANS L EDUCATION. 255
» geufeuses qu’absurdes : L’intelligence est-elle dans la 
» vérité, ou la vérité dans l'intelligence ? Dans l’ordre 
» religieux, la suprême puissance est-elle dans le souve- 
» raiu pontife, ou dans les évêques ? Dans l’ordre social, 
» l’Eglise est-elle dans l’Etat, ou l’Etat dans l’Eglise ? 
» Est-ce la nation qui est supérieur au roi, ou bien est- 
» ce le roi qui est supérieur à la nation?

» Delà encore, comme conséquence de l’union pure- 
» ment accidentelle des principes constitutifs des êtres, 
» les enseignements suivants, que la vérité peut être sé- 
» parée de l’entendement, le pape des évêques, le mari de 
» la femme ; de là enfin ces prétendues lois pour régler 
» et prévoiries cas de séparation entre toutes ces choses 
» que Dieu avait indissolublement unies L »

i .  Hinc, sicut in ordine theologico quaeri et constitui cœperunt leges 
commercii inter rationem et revelatam veritatem (systema de capessenda 
revelatione) ; inter Verbum et assumptam ab eo humanitatem (novus nes- 
torianismus) ; inter pontificem et episcopos (gallicanismus) ; inter theo­
logiam et philosophiam, seu inter divinas et humanas disciplinas (leges 
universitariæ vel de publica instructione) ; inter maritum et uxorem (le­
ges divortii) ; inter religionem et politicum imperium (concordata) ; 
certæ quædam commercii et relationum leges investigari, optari et san­
ciri coeptae sunt; commercii, inquam, leges priscis omnino ignotae, eorum 
que principiis plane pugnantes : nullae enim relationes, nulla ratio co»i- 
mercii concipi potest ubi duo principia ita sunt inter se substantialiter 
eopulata, ut (divini Verbi persona excepta) neutrum eorum completum 
actum suum habeat, nisi quatenus alterum est alteri principio conjunc­
tum, cum eoque unum efformat. » De Meth. phil.,cr.

Et tandis que les anciens rapportaient aux principes constitutifs toutes 
les actions de l’être composé (actiones sunt conjungti), les modernes les 
attribuent à l’un ou à l'autre seulement de ces principes, rejetant l ’autre 
comme inutile. Ainsi, les uns donnent tout h la révélation, sans le 
concours de l'intellect : c’est le quakérisme ; les autres, tout à la raison, 
sans le concours de la foi : c’est le protestantisme en religion, le ratio­
nalisme en philosophie ; les uns tout au mari, tout au roi: c’est le des­
potisme politique et domestique, etc.



256 DU CATHOLICISME

Ainsi, on le voit, l’oubli, la violation de la grande loi 
de l'unité et de la trinité, est la source fatale de toutes 
les erreurs et de tous les crimes qui désolent aujourd'hui 
la terre ; donc le maintien et l’observation fidèle de cette 
même loi a dû être et doit être encore ia seule cause de 
toute vérité, de toute vertu et de tout progrès.

Cela posé, voici comment nous concevons un cours 
de philosophie : nous partons de l’enseignement du caté­
chisme, et nous disons aux jeunes gens : La première 
vérité que vous apprîtes à bégayer sur les genoux de vos 
mères est celle-ci : Il n’y qu’un seul Dieu en trois per­
sonnes, créateur de toutes choses. Eh bien ! cette vérité 
est la base de toute science. Cette unité et cette trinité 
divine étant le principe, le modèle et la loi de tout ce qui 
existe, en retrouver l’image dans l’homme, dans son corps 
et dans chacune de ses facultés ; dans l’ordre religieux, 
dans l’ordre politique, civil et domestique ; dans la créa­
tion matérielle, dans l’animal, dans la plante et jusque 
dans l’être inorganique ; en constater l’action nécessaire 
dans la formation de l’homme, de la société religieuse, 
politique, civile et domestique, et dans le monde des 
corps ; c’est-à-dire, montrer que tout ce qui est lui doit 
l’existence ; en un mot, chercher la trinité, c’est-à-dire 
Dieu, dans ses œuvres, et prouver son action perpétuelle 
sur le monde : voilà le but de vos travaux. Vous faire en 
quelque sorte voir cette vérité que vous avez d’abord crue, 
c’est l’objet et la gloire delà philosophie. Voilà pour l’en­
tendement : voici pour la volonté.

Mais là ne se borne point votre tâche. L'observation 
de cette grande loi de la trinité est la source de toute per­
fection, par conséquent la base de la morale. Tout est 
vérité dans l’ordre intellectuel, tout est charité dans l’or-



DANS l ’éducation. 257
dre intellectuel, tout est charité dans l’ordre moral, tout 
est paix, harmonie, dans l’ordre religieux, politique, do­
mestique, si cette grande loi de l’unité et de la trinité 
est fidèlement accomplie. Pourquoi ? Parce que toutes 
choses sont bien quand elles sont dans l’ordre ; or, elles 
sont dans l’ordre quand elles sont sous l’influence de la 
loi fondamentale de leur être. Si, au contraire, cette 
loi sainte est méconnue, l’homme, la société, la famille, 
le monde n’est plus qu’une trinité brisée ; et tout est er­
reur, crime, désordre, guerre, malheur.

Puis donc que toute la perfection des créatures, images 
de Dieu, consiste dans leur ressemblance avec leur mo­
dèle, votre devoir est de maintenir, de perfectionner 
cette image en vous, en vos semblables, dans la société 
religieuse, politique, civile, domestique, aussi bien que 
dans les créatures inférieures dont vous devez procurer 
la fin, en les régissant dans la justice et l’équité ; vous 
devez la défendre contre ceux qui l’attaquent ; l’honorer 
devant ceux quila méprisent, et vous devez la défendre 
ainsi contre le dualisme, en vous-même, dans votre corps, 
dans votre âme, dans la religion, dans la société, dans 
la famille, regardant comme erroné, comme funeste 
tout ce qui tendrait à l'altérer. Ainsi, unité et trinité, 
type et loi de toutes choses, voilà le grand principe quil 
faut constater, qu’il faut défendre, qu’il faut développer 
à l'aide de la science : c’est là tout l’homme.

Jeunes gens, ce grand principe vous est une pierre
de touche pour juger infailliblement toutes les théories
philosophiques, politiques, religieuses, scientifiques.
Tendent-elles au maintien ou à ^altération de la trinité
dans ces différents ordres ? la réponse affirmative ou
négative fixe toutes vos incertitudes, et, en réglant 

17



258 DU CATHOLICISME

vos pensées, imprime la direction à votre volonté.
Ce n’est pas tout encore : vous trouvez dans ce prin­

cipe le moyen d’apprécier l’importance relative de chaque 
ordre, de chaque état, de chaque devoir, de chaque 
créature. En effet, toutes les trinités créées ne sont 
pas égales entre elles, c’est-à-dire ne représentent pas 
avec la même perfection la trinité incréée : entre elles 
il y a véritable hiérarchie. Ainsi, après l’ange, l’homme 
est la première des trinités crées, et dans l’homme, c’est 
l’âme, vivante image, vraie ressemblance de la trinité 
divine. De là, comme conséquence pratique l’estime et 
le soin que mérite chacune d’elles.

Voilà donc dans ce seul principe, avec le germe 
fécond de toutes les vérités, avec la base et la clef 
d’une explication universelle, avec le moyen de juger 
d’une grande hauteur tous les travaux de l’esprit et 
tous les actes du cœur humain, une règle sûre de 
penser, de juger, d’estimer, d’aimer et d’agir, c'est- 
à-dire la véritable philosophie.

Et nous le demandons : de bonne foi, en connaissez- 
vous une plus complète, plus élevée, plus capable d’a­
grandir l’âme et de nourrir le cœur ? En est-il de plus né­
cessaire aujourd’hui, de mieux appropriée aux besoins 
de l’époque?Entre les circonstances actuelles et l’état 
du monde à la naissance du christianisme, voyez quelle 
analogie frappante ! Aujourd’hui, comme autrefois, tout 
n'est-il pas Dieu, excepté Dieu même ? Aujourd’hui, 
comme autrefois, le dualisme n’est-il pas partout ? Dans 
l’ordre intellectuel, par le rationalisme ; dans l’ordre mo­
ral, par la révolte générale contre la loi divine ; dans l’or­
dre politique, parles théories de la souveraineté du peu­
ple et du despotisme ; dans la famille, par le divorce ;



dans l ’éducation. 259
dans les sciences, par le matérialisme, funeste sépara­
tion entre la création physique et la création spirituelle ? 
Or, dites-le, aux mêmes maux ne faut-il pas les mêmes 
remèdes ? Le principe d’unité et de trinité posé par le 
christianisme, soutenu, développé, appliqué parles Pères 
de l’Église, sauva le monde, lui seul peut encore le sau­
ver aujourd’hui. Connaissez-vous un moyen plus efficace 
de ramener Dieu dans le monde?Mais ici, point d’illu­
sion, jamais vous ne ramènerez, jamais vous ne ferez ré­
gner Dieu dans le monde, si vous renfermez son auguste 
image dans le secret du sanctuaire, si vous ne montrez 
la trinité, c’est-à-dire Dieu, que dans l'ordre religieux, 
etnon pas dans tout e qui frappe incessamment les re­
gards du savant et de l’ignorant, l’homme, la société, la 
famille, la nature entière. Hors delà point de salut; car, 
quel autre moyen de renouer la superbe alliance du ciel 
et de la terre, de faire servir plus magnifiquement la 
science à la foi, de ramener plus directement, plus in­
failliblement toutes les créatures et toutes les sciences au 
principe d’où elles émanent ?

Mais pour nous engager à la recherche de cette ma­
gnifique inconnue, quels guides prendrons-nous? Quand 
l’étranger veut explorer une terre qu’il ne connaît point, 
il appelle à son secours les hommes qni ont parcouru glo­
rieusement les mêmes régions. Pères de l’Église, immor­
tels génies, que le monde ne connaît plus, que le monde 
dédaigne, c’est vous qui devez nous donner la main, 
nous tracer la route : guides fidèles, c’est vous que nous 
venons de nommer. Puisse votre philosophie devenir la 
nôtre ! Jeunes gens qui vous abreuvez à des citernes en­
trouvertes où ne peut tenir qu’une eau bourbeuse, nous 
vous en conjurons, de grâce venez boire à ces sources



260 DU CATHOLICISME DANS L’ÉDUCATION.

d’eau vive où s’étanchera tout à la fois la soif de votre 
intelligence et la soif de votre cœur. Non, on ne sait rien, 
on ne comprend rien, on n’est pas digne du nom de phi­
losophe, quand on ne connaît pas ces maîtres-là. Nous 
pouvons l’affirmer, tout ce qu’il y a de bon, de grand, 
de vrai dans les modernes, se trouve dans les Pères ; 
ils furent les sources, nousne sommes que les ruisseaux ; 
apprenez à les connaître, et jugez.



CHAPITRE XXV

DE LA VOCATION

Depuis son entrée dans la carrière des études, le jeune 
homme a parcouru un grand espace. Un vaste horizon 
s’est ouvert devant lui ; toutes ses facultés sont dévelop­
pées ; les études préparatoires et communes sont finies. 
Bientôt le collège va rouvrir ses portes, et toute cette 
bouillante génération, réunie jusque-là sur les mêmes 
bancs, dirigée par les mêmes maîtres, nourrie des mêmes 
leçons, va se séparer, se diviser sans retour : elle est sur 
le seuil delà société ; par mille voies différentes elle peut 
y entrer. Or, pour être dans l’ordre delà Providence, la­
quelle de ces mille voies diverses qui sillonnent le monde, 
le jeune homme devra-t-il choisir ? Auxiliaire de la vérité, 
delà  vertu, sur quel point portera-t-il ses forces? Car 
défenseur-né de l’ordre social il ne peut, dans la grande 
lutte du monde, rester l’arme au hras. A quelle profession 
spéciale consacrera-t-il sa vie ? Quel sera donc l’objet de 
son dévoùment ?

Questions fondamentales que l’éducation doit encore, 
pour couronner son œuvre, l’aider à résoudre. En effet, 
suivant la pensée de Jean-Jacques Rousseau lui-même,



262 DU CATHOLICISME

l’éducation doit au jeune homme trois choses :1a con­
naissance de sa vocation, les moyens de la parcourir 
honorablement, et l’amour des devoirs qui y sont atta­
chés. Sans cette connaissance essentielle, l’éducation 
n’est qu’une marâtre, non moins cruelle envers le jeune 
homme en qui elle n’aura développé un immense besoin 
de connaître, d’aimer et d’agir, que pour l’abandonner 
sans pitié à tous les caprices d’une imagination fou­
gueuse et aux tourments d une perplexité désolante ; 
que coupable envers la famille etla société, dont le jeune 
homme, au lieu d’être l’honneur et le soutien, deviendra 
l’opprobre et la ruine par l’usage aveugle et désordonné 
de ses forces. Architecte de l’édifice social, l’éducation 
adoncune double tâche à remplir : elle doit tailler chaque 
pierre, et assigner à chacune la place qu’elle doit occu­
per, pour concourir à la solidité et à l’harmonie de l'en­
semble.

Mais, que parlons-nous ici de vocation ? Qui se met 
en peine aujourd’hui de la place qu’il doit providen­
tiellement occuper dans la hiérarchie sociale ? Où sont 
aujourd’hui dans le monde les parents, les jeunes gens, 
les maîtres pour qui la vocation soit une question de 
conscience, ou même une question quelconque ? Dieu 
a-t-il donc quelque chose à voir sur les destinées de l’en­
fant ? n’est-il pas la propriété de ses parents ? n’ont-ils 
pas le droit de lui faire une vocation a priori ? de le pré­
destiner, selon leur convenance, à la magistrature, à la 
diplomatie, au commerce, à la médecine, au sacerdoce? 
peut-il n’être pas né pour l’état qu’ils lui destinent ? Avec 
les lumières, le désintéressement, la haute moralité qui 
distinguent aujourd’hui les familles, le moyen de douter 
de l’infaillibilité paternelle ?



DANS L ’ÉDUCATION.

Ou bien le jeune homme n’est-il pas le maître de dis­
poser de lui-même, au gré de ses désirs ? est-il une loi 
qui l’oblige à fournir une carrière plutôt qu’une autre r  
oumême une carrière quelconque? n’a-t-il pas, d’aillèursr  
pour conseils, outre l’ambition de ses proches, son in­
térêt personnel et ses passions ? Que demandez-vous de* 
plus ? Pour lui, sa vocation c’est l’attrait du plaisir, c’est 
V appât de l’or ; son état est celui où il y a plus de jouis­
sances a espérer, plus d’argent à gagner, si tant est 
pourtant qu’il veuille avoir d’autre état que de n’en point 
avoir, d’autre vocation que de boire, manger, dormir et 
digérer?

Voilà cependant où l’on en est dans ce siècle, par rap­
port à l’une des questions les plus vitales de la société. 
Étonnez-vous maintenant du choc perpétuel, du frois­
sement douloureux de tant d’existences, de l’irrémé­
diable et fastidieuse inutilité de tant d’aulres ; étonnez- 
vous du vide désolant où s’agitent et se consument tant 
de nobles âmes ; de la vague inquiétude, de la soif de 
changement qui les tourmentent et de l’inconstance 
perpétuelle qui trahit leur malaise ! Le chaos est dans 
les éléments, et vous attendez de l’ordre ! Les membres 
du corps social sont déboités, et vous ne voulez pas 
qu’ils souffrent et fassent souffrir l’économie tout entière ! 
Aucune des cordes de l’instrument ne vibre à l’unisson, 
et vous espérez de l’harmonie !

A ce profond désordre reconnaissons la violation d ’une 
loi fondamentale de l'humanité. Cette loi est celle qui 
fixe à chaque peuple, sa misson propre sur la terre : 
la révélation divine et le plus vulgaire bon sens concou­
rent également à en démontrer l’existence. Lisons et 
méditons les enseignements de l’Apôtre sur ce point

263



264 DU CATHOLICÏSMK

essentiel: « De même que dans un seul et même corps 
» nous avons plusieurs membres et que tous les mem- 
» bres n’ont pas néanmoins la même fonction ; de même 
» tous, tant que nous sommes, nous ne formons qu’un 
» seul corps dans le Christ, et nous sommes tous mem- 
» bresles uns des autres. Nos fonctions, nos talents dif-
» fèrentselonla grâce que nous avons reçue.......... Tout
» cela nous a été donné pour travailler à la grande unité 
» de croyance et d’amour ; unité dans laquelle ajoute 
j) saint Jean, nous devons être éternellement consom- 
» més4. » Tels sont les oracles de celui qui a créé l’hom­
me, et donné à chacun de nous son aptitude particu­
lière.

D’un autre côté, faut-il être profond théologien ou 
grand philosophe pour savoir que l’homme ne s’appar­
tient point à lui-même ; qu’il ne peut pas plus embrasser 
un état, une profession, au gré de ses caprices, qu’il n’a 
pu se créer ? Lui reconnaître ce droit, c’est proclamer 
son indépendance, c’est nier le droit de Dieu. Or un 
enfant vous dirait que notre organisme deviendrait une 
monstruosité si chaque organe sortait tout à coup de sa 
place naturelle, ou si chaque membre, se déclarant in­
dépendant, voulait se créer une sphère isolée d’action et 
de mouvement; si, par exemple, le pied voulait voir, 
l’œil entendre, l’estomac parler, et le cerveau digérer ;

1. « Sicut enim in uno corpore multa membra habemus, omnia autem 
membra non eumdem actum habent : ita multi unum corpus sumus in 
Christo, singuli autem alter alterius membra. Habentes autem donationes, 
secundum gratia differentes. Rom. xn, 4. — Divisiones vero gratia­
rum, etc. » I Cor. i, 12. — Donec occurramus omnes in unitatem fi­
dei, etc. Ad Ephes. iv, 13. — Ufc sint consummati in unum Joan, 
xvii, 23.



DANS l ’éducation. 265
eh bien ! nier qu’il en soit de même dans le corps social, 
c’est tomber dans l’absurde.

De tous les devoirs imposés à l’éducation, ainsi que 
de tous les services qu’elle peut rendre au jeune homme, 
à la famille et à la société, le plus important, sans con­
tredit, est donc de manifester la mission providentielle 
confiée à chaque homme venant en ce monde. Mais ici 
quelle foule de difficultés ! Dire à l’adolescent : Voilà ce 
que Dieu et la société demandent de vous ; voilà pour­
quoi vous êtes né ; vos talents, vos dispositions, vos 
forces, en unmot votre aptitude n’est en harmonie qu’avec 
les devoirs de tel état et non pas de tel autre : dire cela 
avec une certitude morale de la vérité, suppose une sorte 
d’intuition des conseils de Dieu.

Or n’est-il pas téméraire de prétendre à de pareilles 
lumières? Non, certes, il n’y a témérité ni delà part du 
jeune homme, ni de la part de ses maîtres. Dieu, qui 
veut la fin, veut aussi les moyens. L’existence d’une vo­
cation divine, spéciale pour chaque homme, établit donc 
tout à la fois et la nécessité et la possibilité pour chacun 
de la connaître. Or les interprètes des conseils de Dieu 
sur l’enfant ne sont-ils pas, régie générale, les hommes 
qui, dans la famille et dans la société, tiennent la place 
de Dieu auprès des générations naissantes ? O pères, ô 
maîtres 1 comprenez toute la responsabilité qui pèse ici 
sur vous. Vos paroles vont faire le bonheur ou le mal­
heur présent et futur de l’enfant dont le Ciel vous a con­
fié le sacré dépôt. Que dis-je ? non seulement le sort 
d’un homme, mais celui d’un grand nombre, mais le 
salut ou la ruine des Etats et des familles est entre vos 
mains : car, vous le savez, tout dans l’individu, le 
bien et le mal, l’ordre et le désordre, influe sur le sort



266 DU CATHOLICISME

de ses semblables et retentit au cœur de la société.
Qu’il nous soit permis de rappeler à cette occasion les 

touchantes paroles d’unhomme dontle nom sera toujours 
cher aux précepteurs de l’enfance, et dont l’autorité est 
ici d’un grand poids : « Qu’est-ce qu’un maître chrétien, 
» chargé de l’éducation des jeunes gens ? C’est un 
» homme entre les mains de qui Jésus-Christ a remis un 
» certain nombre d’enfants, qu’il a rachetés de son sang, 
» et pour lequel il a donné sa vie ; en qui il habite comme 
» dans sa maison et dans son temple ; qu’il regarde 
» comme ses membres, comme ses frères et ses cohé- 
» ritiers ; dont il veut faire autant de rois et de prêtres 
» qui régneront et qui serviront Dieu avec lui et par lui 
» pendant l’éternité.

» Et pour quelle fin les leur a-t-il confiés ? est-ce 
» précisément pour en faire des poètes, des orateurs, 
» des philosophes, des savants ? Qui oserait le dire ou 
» même le penser ? Il les leur a confiés pour conserver en 
» eux le précieux et l’inestimable dépôt de l’innocence, 
» qu’il a imprimée dans leur âme par le baptême, et 
» pour en faire de véritables chrétiens. Voilà donc ce qui 
» est le but et la fin de l’éducation des enfants : tout le 
» reste ne tientlieu que de moyens. Or quelle grandeur, 
» quelle noblesse, une commission si honorable n’ajoute- 
« t-elle pas à toutes les fonctions des maîtres ? Mais 
» quel soin, quelle attention, quelle vigilance, et surtout 
» quelle dépendance de Jésus-Christ ne demande-t-elle 
» pas 1 ? »

Ainsi, plus que jamais, dans ce moment décisif, il 
faut se pénétrer de ces grands principes de la philosophie

1. Rollin, Traité des études, t. IV, liv. xi, art. 13.



bans l ’éducation. 267
de l’homme : que, fils du temps et fils de l’éternité, 
l’enfant est chrétien avant tout ; que le christianisme est 
sa première vocation, son premier état ; que toutes les 
professions particulières qui partagent la société ne 
sont que des moyens d’accomplir les imprescriptibles 
devoirs de cette première profession ; qu'ainsi la vie 
présente ne doit être jugée, apprécié que dans ses rap­
ports avec la vie future. Anathème aux parents et aux 
maîtres qui, en prononçant sur les destinées d’une âme 
immortelle, foulent aux pieds les saintes règles de la sa* 
gesse chrétienne, pour n’écouter que la voix trompeuse 
de la chair et des intérêts du temps ! Aveugles qui, con­
duisant un autre aveugle, l’entraînent avec eux dans 
V abîme : mieux leur vaudrait de n’être point nés.

Cependant, plus que personne, le jeune homme lui- 
même est intéressé à cette connaissance décisive du 
mystère de sa vie. Quel puissant motif pour lui de con­
server intact cette aimable fleur de l’innocence, ce 
cœur qui fait voir Dieu, et qui est le gage le plus as­
suré d’un bon choix 1 ! Jeunes gens, ne vous y trompez 
point, la sagesse n’entra jamais dans une âme livrée au 
mal ;jmais elle n’habita dans un corps esclave du vice 2. 
Les noires vapeurs qui s’élèvent d’un cœur brûlé d’une 
flamme impure forment un nuage épais qui éclipse le 
soleil de la vérité. Qu’elles doivent donc être ferventes 
vos prières au Dieu protecteur et guide de l’enfance ! 
qu’ils doivent être fréquents vos regards vers celle queZ
l’Eglise appelle l’Etoile de l’Océan ! qu’elles doivent 
être franches, naïves, complètes, vos communications à

1. » Beati mundo corde quoniam ipsiDeum videbunt. Math, e. iv.
2. Quoniam in malevolam animam non introibit sapientia, nec habitabit 

in corpore subdito peccatis. Sap. I, 4.



268 DU CATHOLICISME

l’ami de voire âme, au père de votre conscience ! Oracle 
de Dieu et confident intime de tous les secrets de votre 
cœur, c’est lui surtout qui peut vous donner les plus sû­
res réponses. Et voilà encore une de ces mille routes par 
lesquelles l’éducation se trouve invinciblement ramenée 
à la religion.

Quant à la vocation elle-même, elle se révèle dans 
l’enfant par les paroles, les habitudes, les goûts, son 
aptitude particulière, son genre de tempéramment ; en 
un mot, par l’ensemble des circonstances et des actes de 
sa vie. Que les maîtres soient donc tout yeux et tout 
oreilles pour saisir ces différents traits, comprendre toutes 
ces voix révélatrices, et, de tant de rayons épars, former 
le flambeau qui éclaire leur décision i . Mais le moyen 
sans lequel tous les autres seront nuis ou à peu près 
c’est de gagner la confiance des jeunes g ens. Pour cela, 
il faut que le maître les aime et se montre dévoué à 
« leur bien. « Commme c’est un principe général, dit 
» Sénèque, que l’amour ne s’achète que par l’amour, si 
» vis amari, ama, la première chose que demande Quin- 
» tilien, c’est qu’un maître, avant tout et par-dessus tout, 
» prenne des sentiments de père pour ses disciples, et 
» qu’il se regarde comme tenant la place de ceux qui 
» les lui ont confiés ; dont par conséquent il doit em- 
» prunter la douceur, la patience et les entrailles de 
» bonté et de tendresse qui leur sont naturelles *. »

1, On peut consulter sur ce point important le petit ouvrage italien de 
Rossignolî, Sur le choix d'un état ; il devrait être le manuel des parents, 
des maîtres et des jeunes gens. Il existe encore sur le même sujet un 
ouvrage espagnol assez remarquable : il est intitulé : Examen de los in~ 
genios ; por el doctor Juan Huarte. Il ne peut être remis sans précau­
tion entre les mains des jeunes gens.

2. Sumat ante omnia parentis erga discipulos suos animum, ac succe­
dere se in eorum locum a quibus sibi liberi traduntur, existimet.



dans l ’éducation . 269Après cela, que leurs conseils doivent ou non être suivis ; que les parents aient déjà, suivant leur coutume barbarement impie, réglé d’avance la destinée de leurs lils, n’importe ; les maîtres doivent à leur conscience de rendre témoignage à la vérité ; qu’après cela l’enfant de leur sollicitude périsse, le sang innocent ne retombera point sur leur tête \Nous venons de signaler le plus grave devoir des pè­res de famille, des jeunes gens et des maîtres, ainsi que le plus éminent service de l’éducation. Nous avons dit ce qui doit être ; avons-nous dit ce qui est ? Nos paroles seront-elles comprises ? ne seront-elles pas accueillies par un sourire de pitié, et l ’écho ne rapportera-t-il pas à notre oreille le bruit du sarcasme ? Quoi qu’il en soit, la vérité ne devait point rester captive sur nos lèvres. Plus elle est méconnue, moins il faut cesser de la redire ; et d’ailleurs, hommes de la religion, nous en avons la foi, son règne approche : il faut bien lui préparer les voies.
ï .  u Fili hominis, speculatorem dedi te domui Israel : et audies de ore meo verbum et annuntiabis eis ex me. Si dicente me ad impium: Morte morieris ; non annuntiaveris ei, neque locutus fueris ut avertatur a via sua impia et vivat, ipse impius in iniquitate sua morietur, sanguinem au­tem ejus de manu tua requiram. Si autem tu annuntiaveris impio et ille non fuerit conversus ab impietate sua et a via sua impia, ipse in quidem in iniquitate sua morietur, tu autem animam tuam liberasti. » Ezech. n i. 17 et seq.



CHAPITRE XXVI

RÉSUMÉ GÉNÉRAL. —  CONCLUSION.

Il y a trois siècles que l’Europe est en proie à un ma­
laise inconnu depuis la naissance du christianisme. Une 
vague inquiétude, une foule de théories contradictoires, 
la division des esprits, mille constitutions demandées à 
grands cris, obtenues la veille, 'déchirées le lendemain, 
des révolutions sanglantes, et toujours une soif insa­
tiable de changement et de nouveautés, tels sont les in­
faillibles symptômes d’une grande déviation sociale. 
Quelle en est la cause ? Nous avons perdu Dieu ; nos pères 
l’ont banni du monde. Toutefois, infortunés enfants ! 
nous commençons, sous les coups redoublés du malheur, 
à lever vers le ciel nos regards attristés. Une puissance 
inconnue pousse le prodigue vers la maison paternelle. 
Des signes de jour en jour plus éclatants manifeste 
d’heureux changements dans les droits esprits. Toute­
fois la conversion de la société sera longue ; ce n’est pas 
dans un jour qu’on corrompt les mœurs des nations, ce 
n ’est pas non plus dans un jour qu’on les renouvelle. Telle 
que l’arbre vieilli, la génération formée a pris son pli: elle 
mourra comme elle a vécu. Reste la génération nais-



DU CATHOLICISME DANS l ’ÉDUCATION. 2 7 1

santé : ou elle sauvera le monde, ou le monde est con­
damné. Mais comment le sauvera-t-elle ? Gomme on sauve 
le malade qui lutte avec la mort, en ramenant dans son 
cœur la vie qui s’éteint. Or, pour la société, qu’est-ce que 
la vie ? La vie, c’est Dieu ; de ce principe émanent les 
croyances vraies, les mœurs pures, l’esprit de désinté­
ressement et de sacrifice, l’ordre enfin, base, condition, 
lieu de toute société. Or, pour passer dans le monde, 
toutes ces choses doivent descendre premièrement au 
cœur de la génération nouvelle. Mais quel moyen de les 
y faire pénétrer ? l’éducation ; et quelle éducation ?une 
éducation chrétienne. Oui, en vérité, voilà pour nous la 
question de vie et de mort ; voilà tunique nécessaire de 
notre époque.

Or, l’éducation n’étant que le dévelopement de toute 
les facultés humaines, c’est enDieu que toutes ces facul­
tés doivent grandir ; qu’est-ce à dire ? que toutes les 
siences doivent être chrétiennement enseignées. Vaine­
ment prétendrait-on rendre l’éducation religieuse, si la 
religion ne figurait dans le développement humain que 
comme une science à part, et non point comme L’apha 
et l’oméga de l’éducation. Magnifique inconnue, elle 
doit être le dernier mot de toutes les investigations, la 
dernière solution de tous les problèmes ; sans cela vous 
jetez de la poussière au vent, vous perpétuez le fatal di­
vorce entre l’homme et Dieu, vous tuez la science : au 
lieu de chrétiens vous faites des déistes et des athées, et 
la société agonisante périt.

Si l’athéisme qui nous dévore exige que l’éducation 
soit religieuse avant tout, le rationalisme qui nous frac­
tionne veut qu’elle soit synthétique, soit afin de renouer 
les liens brisés par l’erreur, soit afin de donner à la



272 DU CATHOLICISME

science une base plus solide que la raison variable de 
l’individu, soit afin de trier les enseignements suspects 
du passé. A son tour, le matérialisme, qui, en exagé­
rant le développement de l’homme animal, fait de la 
société un être monstreux, impose à l’éducation l’obli­
gation d’être complète, afin de rétablir par un dévelop­
pement harmonique l’équilibre naturel entre la vie mo­
rale, la vie intellectuelle et la vie purement physique de 
l’homme. Appliquer àl’éducationces différents caractères 
c’est lui communiquer l’esprit qui doit la vivifier, c’est 
sauver la jeunesse, et par elle la science et la société. 
Telle est notre foi, tel est le but de cet ouvrage.

Pour l’atteindre, nous avons essayé de dire ce que doit 
être l’enseignement des sciences diverses, c’est-à-dire 
delà vérité. Faculté de connaître et d’aimer, l’homme a 
besoin d’un double aliment ; la vérité doit être présen­
tée à son esprit et à son cœur. Moyen préalable de toute 
communication, le langage doit avant tout fixer l’atten­
tion. Le rôle des langues anciennes a changé : de prin­
cipal qu’il était, il n’est plus qu’accessoire. Les sciences 
parlent aujourd’hui les langues modernes ; à celles-ci, 
par conséquent, le soin qu’on donnait jadis aux pre­
mières.

Or, le plus noble usage que l’homme puisse faire de 
la parole, c’est d’entrer en communication aveo la vérité 
essentielle, avec Dieu. Manifestation de Dieu même, la 
religon est la première étude. Là sont toutes les vérités 
dont l’intelligence et l’amour correspondent aux besoins 
et aux facultés de l’homme. Cette connaissance supplée 
à tout, rien ne peut la suppléer ; elle est un devoir, 
le premier de l’être intelligent ; elle ne peut être com­
plète qu’autant qu’elle embrasse son objet tout entier.



273
Or, fondée sur la nature de Dieu et sur la nature de 

l’homme, la religion est aussi ancienne que le monde. 
Une, immuable, universelle comme Dieu, elle a pu se 
développer, mais non changer. Comme l’homme, dont 
elle est la lumière, elle a eu ses différents âges : tousles 
siècles antérieurs au Christ ne sont qu’une préparation 
à l’Evangile. Là était l’ombre, ici la lumière ; là les 
figures, ici la réalité, mais la réalité voilée des nuages 
mystérieux : la clarté des cieux les dissipera. L’état in­
termédiaire dans lequel nous sommes entre le passé et 
l’avenir, aura son terme : le jour de la manifestation se 
lèvera, et nous verrons la vérité face à face.

Un double esprit a successivement dominé la religion: 
autrefois la crainte, aujourd’hui l’amour. Lumineux 
principe qui doit éclairer, vivifier tous les enseignements 
divers. Dieu connu, la vérité est connue dans sa source ; 
reste à l’étudier dans les deux grands dépôts où elle 
se trouve maintenant, à la contempler dans les deux 
grands miroirs qui reflètent son image : l’homme et 
Dieu.

Être composé, l’homme nous présente d’abord son in­
telligence. L’histoire nous apprend tout à la fois son 
origine, sa chute, ses espérances et ses combats. Je 
suis déchu, mais je me régénère ; je suis tombé des 
cieux, mais j’y remonte ; voilà ce que nous crie le genre 
humain. Montrer tous les événements coordonnés par 
une sagesse admirable à l’accomplissement de ce grand 
dessein, voilà toute la philosophie de l’histoire. Cependant 
l’humanité est une personne presque morale ; sans cesse 
elle meurt et toujours elle vit. Son existence se compose 
de toutes les existences des générations qui naissent et 
disparaissent. De là, ce cercle perpétuel de mort et de

DANS l ’ÉIWCATION.

13



274 DU CATHOLICISME

renaissance, de jeunesse et de décrépitude ; de là, d’une 
part, une immobilité constante, de l’autre, une suc­
cession perpétuelle.

C’est par la guerre que l’homme marche à sa fin. La 
vérité vaincue, l’erreur domine, et avec elle le corps. 
Tout devient matériel : le monde spirituel n’est plus 
qu'une chimère, et l’avenir le néant. Mais l’humanité 
ne saurait périr : Dieu veille à la conservation de la 
vérité sur la terre ; il a voulu qu’elle fût transmise d’une 
génération à l’autre par des hommes immortels. Le 
premier objet de la littérature est de les faire connaître 
en eux-mèmes ; le second, c’est d’initier à la connais­
sance des chefs-d’œuvre qu’ils nous ont laissés.

Or, ces grands hommes sont de tous les temps et de 
tous les pays ; c’est donc dans tous les temps et dans 
tous les pays qu’il faut lès chercher ; la vérité dont 
ils sont les organes est notre héritage. Plus riche 
de vérités, parce qu’ils vinrent après l’Évangile ; plus 
utiles pour nous, parce qu’ils furent nos pères et les 
historiens de notre vie religieuse et politique les 
auteurs chrétiens et nationaux doivent être avant 
tout nos oracles et nos modèles : le vrai romantisme 
nous rappelle à eux. Tout notre avenir littéraire est dans 
son triomphe ; mais son triomphe dépend du christia­
nisme : puisse-t-il le comprendre I puisse-t-il l’obtenir ! 
B dépend de nous de l’aider dans son œuvre de restaura­
tion. Que les ouvrages classiques deviennent chrétiens, 
et l’esprit de la jeunesse, et la littérature, et la société 
même le deviendront. L’habitude de donner à l’enfance, 
pour modèles de goût et d’éloquence les auteurs païens 
d’Athènes et de Rome, a causé et peut causer encore 
les plus grands maux.



BANS LÉDLTCÀTÏON. 275
À la connaissance de Dieu et de l’homme doit suc­

céder1 celle du monde physique. Combien d’utiles vérités 
il nous prêche ! Non, la nature n’est point athée. C’est 
un crime, c estle meurtre de la science d’avoir fait cesser 
l’hymne d’adoration, de louange et de gloire que l’uni­
vers chante de lui-même à l’unité et à la trinité créatrice. 
Honneur au savant qui désormais cherchera dans les œu­
vres de Dieu autre chose que des résultats matériels ; il 
aura bien mérité delascience et de la société. Plus facile, 
plus attrayante, l’histoire naturelle doit ouvrir la carrière 
de cette nouvelle étude ; ici la Providence elle-même nous 
a tracé la marche.

Procéder de ce qu’il y a de plus connu eL de plus inté­
ressant pour nous à ce qui l’est moins, voilà son secret 
et la condition de nos succès. Langues des corps, les ma­
thématiques deviennent nécessaires pour l’étude pratique 
des forces de la nature ; c’est à tort qu’on a exagéré leur 
importance : elles ne sont que des moyens. Gomme toutes 
les autres, et peut-être plus que les autres, leur étude est 
dangereuse si elle n'est dirigée par la religion. Elle fausse 
l'esprit, dessèche le cœur, conduit au sophisme et bien­
tôt à l'incrédulité.

Muni de toutes les clefs des trésors scientiliques, qu’en 
fera le jeune homme ? G’est à la philosophie de le lui ap­
prendre. Explication générale des choses, elle nous fait 
passer de la foi à l'intelligence delà vérité. Elle embrasse 
Dieu, l'homme et le monde, les rapports qui les unis­
sent, c'est-à-dire les lois fondamentales des diverses so­
ciétés auxquelles l’homme appartient. Ainsi, elle apprend 
quel est le degré d’importance des diverses professions, 
les talents qu’elles exigent, les devoirs qu’elles imposent, 
afin qu’en voyant passer devant ses yeux les nombreuses



276 DU CATHOLICISME

carrières ouvertes à l’intelligence, le jeune homme puisse 
reconnaître la sienne, c’est-à-dire la vérité pour la défense 
de laquelle il est né, la portion du commun héritage dont 
la culture lui est échue en partage. De la réunion de 
toutes ces vocations individuelles résulte la vocation gé­
nérale du genre humain, la transmission de toutes les 
vérités nécessaires à son existence, à sa conservation, à 
son perfectionnement.

Or, l’enseignement de la philosophie se divise en deux 
parties bien distinctes : l’histoire et la philosophie pro­
prement dite. Le résultat le plus utile de l’histoire de la 
philosophie, c’est la démonstration de ces trois vérités : 
que la raison de l’homme abandonnée à elle-même ne 
peut que s’égarer ; que la Providence a toujours veillé 
avec une sollicitude admirable à la conservation et à la 
défense de la vérité ; que la vérité ne se trouve sans mé­
lange et sans vicissitude que dans l’Église catholique : 
voilà pour l’esprit ; amour et reconnaissance : voilà pour 
le cœur.

Fondée sur le doute, la philosophie païenne consacra 
le dualisme dans l'ordre intellectuel, comme le péché ori­
ginel l’avait consacré dans l’ordre moral : de la, toutes 
les erreurs. L’homme fut séparé de Dieu ; et le pan­
théisme spiritualiste et le panthéisme matérialiste, et l’a­
narchie dans l’État, elle divorce dans la famille,et le dé­
sordre partout en furent successivement les désastreuses 
conséquences.

Fondée sur la foi, la philosophie chrétienne rétablit 
partout l’unité et la trinité ; et la vérité, et la paix, et 
l’ordre régnèrent de nouveau dans l’homme, dans l’État 
et dans la famille. Cette philosophie doit être la nôtre ; 
le salut du monde, le progrès de la science est à ce prix.



DANS l’éducation . 277
La philosophie n’est point la recherche de la vérité, 

dans ce sens que la vérité nous soit inconnue avant l'é­
tude de la philosophie, elle n’est que l* explication, le dé­
veloppement de la vérité déjà connue. Il n’y a point de 
vérité quine soit révélée, c’est-à-dire reçue ; car l’homme 
n a pas la vérité en lui. Il n’y a de révélation que par l’au­
torité ; et pour l’homme, après le christianisme, il n’y a 
d’autorité proprement dite que celle de l’Église. Toute 
philosophie contraire, ou non conforme aux enseigne­
ments de l’Église, estpar cela même fausse ou douteuse. 
Oracle infaillible, c’est elle qui nous dit ce qu’est Dieu, 
quels sont ses attributs ; ce qu’est l’homme, quelle est sa 
nature, quelle est sa destinée, quels sont ses rapports 
avec Dieu et avec ses semblables ; ce qu’est le monde, 
et quels sont les rapports des êtres physiques, soit entre 
eux, soit avec l’homme, soit même avec le Créateur. La 
philosophie nous montre seulementla conformité de tous 
ces enseignements avec l’ensemble de notre être, avec 
les faits de l’histoire et les croyances du genre humain. 
Comme la sagesse divine, elle se joue, pour ainsi dire, 
dans l’univers, tantôt descendant du principe à la con­
séquence, tantôt remontant de la conséquence au prin­
cipe. Parcourant ainsi toutes les vérités générales, elle 
les classe, les coordonne, en fait voir la hiérarchie, par 
conséquent l’importance relative de chacune. La jeune 
intelligence qui les voit ainsi passer devant ses yeux se 
trouve en état de distinguer celle dont la conservation 
et la transmission lui est destinée : elle est sur la voie de 
sa vocation. Immense service que la philosophie lui rend 
et qui couronne dignement tous les bienfaits de l’édu­
cation. Ce n’est que pour en remplir les devoirs que le 
jeune homme s’est enrichi de connaissances. Inutiles et



278 ut; catholicisme

dangeureuses seront ses lumières, s’il ignore l’usage qu'il 
doit en faire : soldat malheureux, il sera vaincu facile­
ment parle mal et l’erreur, s’il ne combat à sa place, voya­
geur aveugle, il pourra faire de grands p as , mais, hors 
de la voie, il aboutira au précipice ; os déboîté il souffrira 
et fera souffrir le corps tout entier. Connaissance déci­
sive, récompense infaillible d’un cœur pur et d’une jeu­
nesse vertueuse.

Si le jeune homme est assez heureux pour l’acquérir, 
s’il entre dans sa vocation, s’il met en usage les moyens 
qu’il a reçus d’en accomplir les devoirs, il est dans 
l’ordre, il est bien. Et s’il en est de même pour tous, l'har­
monie règne partout, le monde est en progrès, la terre 
est semblable au ciel. Une seule volonté, celle de Dieu, 
s’y exécute sous toutes les formes, par des milliers de 
volontés diverses, et conduit la création tout entière à 
l’unité finale ; retour sublime de tous les êtres créés 
à la source éternelle d’où ils sont émanés ; but ulté­
rieur de toutes les sciences, de tous les travaux de 
l’humanité, dernier mot de l’homme et du monde, 
Finem loquendi pariter omnes audiamus. Deum time et 
mandata ejus observa : hoc est omnis homo 1 .

Voilà les grands principes dont il faut que tous les 
maîtres soient bien pénétrés ; voilà l’esprit sous l’in­
fluence duquel ils doivent agir et enseigner ; et pour 
cela ils doivent le demander par une prière continuelle, 
humble et fervente : Donnez-moi^ Seigneur, cette sagesse 
qui est assise avec vous sur votre trône ; qu’elle devienne 
ma compagne, mon guide; qu'elle travaille avec moi et 
m ’apprenne ce que je  dois faire pour être agréable à

1. Eccles, x iï,I3 .



dans l’éducation. 279
vos yeux, et sauver les âmes que vous m^avez confiées *.

« Or une grande marque qu’on a reçu cet esprit qui 
» fait les bons maîtres, c’est, dit Rollin, lorsqu’on se sent 
» un grand zèle pour le salut des enfants ; qu’on est tou- 
» ché de leurs dangers ; qu’on est sensible à leurs fautes ; 
* qu’on fait souvent réflexion de. quel prix est l’inno- 
» cence qu’ils ont reçue dans le baptême ; combien il est 
» difficile de la réparer quand une fois on l’a perdue ; quel 
» compte nous en rendront à Jésus-Christ, qui nous a 
» placés comme en sentinelle pour les garder, si pendant 
» notre sommeil l’homme ennemi leur enlève un si pré- 
» cieux trésor.

» Ainsi un bon maître doit s’appliquer ces paroles que 
» Dieu faisait continuellement entendre aux oreilles de 
» Moïse le conducteur de son peuple : Portez-les dans 
» votre sein, comme une nourrice a coutume deporter son 
» petit enfant1 2.

» Ils ont éprouvé quelque chose de la tendresse et de 
« l’inquiétude de saint Paul, à l’égard des Galates, pour 
» qui il ressentait les douleurs de l’enfantement jusqu’à 
» ce que Jésus-Christ fût formé en eux 3 . »

A ces touchantes paroles, ajoutons les conseil d’un 
homme qui fut tout à la fois le précepteur éclairé, l’ami 
tendre, l’apôtre dévoué de la jeunesse. Dans une lettre 
adressée à une supérieure sur ses obligations 4, Fénelon

1. Da mihi sedium tuarum assistricem sapientiam, ut mecum laboret, 
ut sciam quid acceptum sit apud te. Sap, IX, 4 et 10,

2. Porta cos in sinu tuo, sicut portare solet nutrix infantulum. Num. 
xi, 12.

3. Filioli mei, quos iterum parturio donec formetur Christus in vobis. 
Gal. iv, 19.

4. Lettres de piété et de religion.



280 DU CATHOLICISME

donne à tousles maîtres les avis suivants : ils ne peuvent 
trop les relire et les méditer. Nous abrégeons.

Le premier moyen de conserver le dépôt qui vous a 
été confié et de le multiplier, c’est de travailler avec un 
zèle nouveau à votre propre sanctification. Vous êtes 
l’instrument dont Dieu veut se servir pour le salut de 
ces enfants : il faut donc que vous lui soyez étroite­
ment uni.

Le second moyen, est de ne point espérer de fruit, si 
vous ne travaillez au nom de Jésus-Christ, c’est-à-dire 
comme Jésus-Christ a travaillé lui-même à la sanc­
tification des hommes. Il a commencé par donner 
l’exemple de toutes les vertus qu’il a commandées \

Le troisième moyen, et de ne rien attendre de vos soins, 
de votre prudence, de vos lumières, de votre ïravail : 
mais de la seule grâce de Dieu.il bénit rarement ceux qui 
ne sont pas humbles. Nous arrosons et plantons en 
vain, s’il ne donne l’accroissement.

Si vos discours et vos soins sont bénis de Dieu, ne 
vous en attribuez point le succès. Si votre travail vous 
paraît inutile, ne vous découragez point, ne désespérez 
ni de vous ni des autres : ne vous relâchez point. Les 
moments que Dieu s’est réservés ne sont connus que de 
ui... Le soin nous était recommandé et non le suc­
cès.

Voilà donc ce qu’il faut pour nous sauver. Mais, ô 
Dieu, que de difficultés à vaincre ! que de vides à com­
bler pour aplanir la voie! que nos moyens actuels sont 
disproportionnés à la fin I Qui imprimera à l’éducation 
cette impulsion religieuse, scientifique, forte, constante, 
qui seule peut nous sauver ? Où sont les hommes qui en 
comprennent la nécessité ? où sont-ils surtout ceux qui



dans l’éducation. 281
ne demandent qu’à se dévouer au succès de celle grande 
œuvre ? nos regards attristés les cherchent en vain. De 
toutes parts, il est vrai, s’élèvent des gémissements et 
des doléances ; mais quel en est le fruit? le décourage­
ment, le dégoût, le désespoir ; à peine si nous aperce­
vons çà et là quelques tentatives isolées. Honneur à 
elles cependant ! quelques jeunes gens leur devront de 
s’être sauvés du vaste naufrage où périssent les généra­
tions naissantes. G’est là tout ce qu’elles peuvent ; il 
serait injuste de leur en demander davantage. Pour faire 
plus, il faudrait de l’ensemble, il faudrait de l’union, et 
il n’y en a point.

Isolement déplorable, mais qui n ’a rien d’étonnant. 
Le principe de toute union, le lien religieux nous man­
que ; tant qu’il ne sera point rétabli, tant que nous se­
rons privés des congrégations enseignantes, l’éducation 
croupira dans l’ornière fangeuse où l’égoïsme d’une part, 
et le despotisme de l’autre, la compriment et l’étouffent. 
Vains seront nos gémissements, vains seront nos vœux 
et nos efforts ; au lieu de nous sauver, l’éducation nous 
tuera.

Oui, sans corporations enseignantes, l’éducation périt, 
Voilà ce qu’ont dit à notre siècle les hommes les plus 
opposés d’ailleurs d’opinions et de conduite. Qui n’a pas 
entendu la voix grave et solennelle de M. le vicomte de 
Bonald, démontrant l’impossibilité de toute science con­
sciencieuse, vaste, profonde, en dehors de ces institutions 
qui, ne mourant point, héritent des travaux et de l’esprit 
de chacun de leurs membres 1 ! Mais voici uu autre témoin 
qui paraîtra moins suspect : « Depuisla suppression des

1. Ligiilat.prim it., partie relative à l’éduoation.



282 DU CATHOLICISME

corps enseignants, Pinsfruction est à peu près nulle 
» en France. Ce n’est pas qu’il n’existe, soit à Paris, soit 
» dans les départements, plusieurs professeurs habiles 
» et zélés pour le progrès de leur art ; mais ces hommes 
» précieux, épars et disséminés, ne se prêtent aucun 
» secours entre eux, et sont comme autant d'étincelles 
« qui, faute d’être réunies dans un foyer commun, ne 
» donnent qu’une faible et mourante clarté. Les théories 
» ingénieuses, les méthodes utiles passent avec ceux 
» qui les avaient inventées ; aucune traditionneseforme, 
» aucun sytème ne se transmet ; l’expérience d’un 
» maître habile ne contribue point à frayer la route à 
» ses successeurs, personne n’en recueille la trace, 

et la partie pratique de l’éducation n’étant plus fon- 
» dée sur Phabitude et l’imitation, chacun entre dans 
» la carrière, réduit à ses seules idées, et se trouve dès 
» les premiers pas livré à l’incertitude de l’inexpérience 
» et au hasard de ses propres essais. Chez un grand 
» peuple dont les institutions sont fixes, l’éducation na- 
» tionaledoit être en harmonie avecces institutions ; les 
» principes n’en peuvent être abandonnés au hasard ; 
» il ne doit pas dépendre des hommes de les déterminer 
» ou de les confondre ; ici la chose subsiste avant l’in- 
» dividu ; elle n’en reçoit ni sa direction ni sa forme ; 
» c’est à elle au contraire de le façonner au sytème
» permanent d’institution »

Ainsi, nul doute que des corporations religieuses, réu­
nissant à la science moderne l’esprit de l'Eglise et l’in­
telligence des besoins actuels, soient seules capables de

1. Rapport du ministre de l’intérieur présenté aux citoyens consuls. Le 
ministre de l'intérieur qui parle ainsi, était Lucien Bonaparte.



283DANS L ’ÉDUCATION

sauver l’éducation ; mais en vain les cherchez-vous au­
jourd’hui. La France en est veuve. Cependant les besoins 
deviennent de jour en jour plus pressants ; que ferons- 
nous ? Faut-il nous abandonner nous-mêmes? À Dieu ne 
plaise ! le découragement ne remédia jamais à rien. 
Jusqu’à ce que nous possédions la réalité, essayons 
d’avoir l’image ; ce sera toujours un grand bien. Or, il 
suffit, pour cela, que des engagements religieux, mais 
temporaires, fixent les professeurs dans leur intéressante 
carrière. Le temps expiré, un sort honorable serait pour 
le maître sortant, non le salaire, mais la récompense de 
son dévoûment. Une caisse d’épargnes, formée dans 
chaque diocèse, acquitterait la dette de la reconnais­
sance 1 .

1. Qu’il nous soit permis de proposer ici une amélioration d'un autre genre. Au premier coup d'œil elle paraîtra peut-être minutieuse, mais, en y réfléchissant, on trouvera qu’elle est loin de manquer d’importance. Ce serait de faire apprendre un métier aux jeunes gens qui font leurs études. L'Angleterre a eu depuis longtemps cette heureuse idée ; c’est peut-être une des principales causes de la supériorité de son industrie. On conçoit, en effet, qu’un jeune homme, riche et maître de ses loisirs, peut, bien plus facilement que l ’ouvrier, perfectionner Part auquel il se livre ; le premier l’exerce pour gagner sa vie, le second s’en fait un dé­lassement ; rien ne le presse de finir : il peut donner à ses ouvrages tout le soin nécessaire à leur perfection, l’ouvrier ne le peut pas ; de plus il se trouve beaucoup plus capable de diriger les travaux de ceux qui travailleront un jour pour lu i.Mais c’est surtout l'avantage moral que nous voulons considérer. Com­bien de moments, dans la vie même la plus occupée, où l’homme ne sait que faire I et la preuve, c ’est l ’affluence qui se porte chaque jour aux spectacles, aux jeux publics ; c ’est le nombre incalculable de lecteurs dejourneaux et de romans, ces hommes désœuvrés appartiennent à toutes les classes. Oh ! combien les mœurs , les familles n’y gagneraient-elles pas, si, à tous ces perfides délassements, l'éducation avait pu substituer, en en donnant la connaissance et le goût, d’autres récréations plus utiles et plus douces parce qu’ elles seraient beaucoup plus innocentes I Et puis, la connaissance d’un art, d’un métier est une ressource au jour du malheur. Or, dans les temps d’orage où nous sommes condamnés à vivre,



284 DU CATHOLICISME

Sans cela, vous n’aurez jamais ni ensemble, ni sta­
bilité, ni discipline, ni unité de vues. Vos établissements 
ne présenteront que des agrégations d’individus qui, mo­
mentanément rapprochés, se sépareront au moindre 
souffle. Qu’on ne s’y trompe pas, la mobilité dans les maî­
tres est la ruine des études. D’ailleurs, lesrangs du clergé 
se complètent ; les pauvres et les petits ne demandent plus 
le pain de la vie sans que personnes soit là pour le leur 
rompre. Et quis, quelle est donc la nécessité la plus pres­
sante de notre époque? N’est-ce pas de sauver la généra­
tion naissante, cette génération sur qui seule repose l’a­
venir de la religion et de la société ? Or qui la compren­
dra cette nécessité ? qui peut y satisfaire ? L’université ? 
voyez son œuvre. Non, non, le clergé seul peut encore 
sauver le monde, car lui seul est capable de dévoûment, 
lui seul conserve les paroles de la vie.

Qu’il nous soit permis d’exprimer encore un autre 
vœu, mais qui pour nous ne peut être, hélas ! qu’un 
vœu stérile. A d’autres plus heureux' d’en voir l’accom­
plissement. Quoi qu’il en soit, il est toujours bon de 
déposer au cœur des sociétés des germes de salut ; tôt ou 
tard il vient un jour où, fécondés par le temps, ils 
portent leurs fruits. Ainsi bien persuadés, avec tous les 
amis de la science, qu’une éducation telle qu’il nous la 
faut, c’est-à-dire vraiment religeuse, est impossible en 
France avec notre monopole et notre organisation col-

qui peut se flatter d’avoir toujours le vent en poupe ? Jes plus fins voilier» 
n’ont-ils pas sombré ? Regardez la plage, elle e3t couverte de leurs dé­
bris. D’ailleurs, cet exercice manuel ne préjudicierait en rien aux occu­
pations de l’esprit, une partie des récréations lui serait consacrée : loin 
d’en souffrir, la santé des élèves s'en trouverait mieux peut-être que de» 
exercices gymnastiques.



283
légiale tout à la fois si mesquine et si corruptrice, nous 
appelons à grands cris le rétablissement de la magnifique 
hiérarchie scolastique du moyen âge : des gymnases ou 
maisons préparatoires et de grandes universités provin­
ciales.

C’est d’abord Tunique moyen de rendre à nos études 
cette supériorité qui attirait autrefois en France l’élite 
de la jeunesse de tous les pays? eî qui contribua si puis­
samment à établir sur l’Europe l’empire de notre littéra­
ture et de nos mœurs \  C'est encore Tunique moyen de 
sauver notre propre jeunesse.

Honneur à vous, maîtres vertueux qui vous dévouez à 
l’enseignement dans les provinces ! redoublez de zèle et de 
vigilance, mais sachez que vous ne recueillerez jamais le 
fruit de vos veilles et de vos soins. Au moment de couron­
ner votre œuvre, les fils de votre sollicitude vous échap­
pent. La grande cité les appelle ; ils vont à Paris. Trois ou 
quatre ans ils respireront, loin de l’œil paternel, au mo­
ment terrible où les passions commencent à bouillonner 
dans leur âme, l’air empesté de cette immense Baby­
lone. Voyez-les à leur retour dans la province.

DANS L ’ÉDUCATION.

Comment en un plomb vil, Tor pur s’est-il changé ?

Qu’ont-ils fait de vos conseils ? qu’ont-ils fait des le­
çons de leur mère ? Où sont leurs croyance ? où sont 
leurs mœurs ? Que sont devenus les lis et les roses de 
leur visage ?

Plaignons-les, plaignons leurs parents, mais ne nous 
pressons pas trop de les condamner? Que voulons-nous

1. 11 fut un temps où la seule université de Paria comptait jusqu’à 
vingt-cinq mille étudiants, et nous avions vingt universités !



286 DU CATHOLICISME

■qu’ils fassent ? Nobles fils de la France, ne faut-il pas 
sous peine d’être des ilotes dans leur propre patrie, 
qu’ils passent par une des quatre grandes filières du 
despotisme : l’école de médecine, l’école de droit, l’école 
militaire, l’école polytechnique ? Ainsi vont s’engloutir 
dans ce gouffre de corruption, et la foi et la vertu de la 
jeunesse, et l’espoir des parents etlagloire des provinces.

Au nom de l’innocence, au nom des larmes des fa­
milles, au nom de la patrie, au nom delà science elle- 
même, qu’on abolisse cet infernal système. Qu’on nous 
rende ce que le catholicisme nous avait donné, l’anti­
que organisation des études tout à la fois si libérale et 
si conservatrice.

Oui, sous le régne de la foi, l’éducation fut parmi nous 
une œuvre grande, sainte, imposante, digne de la pre­
mière et de la plus religieuse des nations. Fille de la 
foi, sur son front auguste brillaient les deux grands 
caractères que le christianisme imprime à toutes ses œu­
vres : l’unité et l’université.Unité dans le but, universa­
lité dans les moyens. Elle concevait avec une grande 
puissance que l’homme n’a qu’une fin à laquelle tout 
doit se rapporter. Aussi, dans nos anciennes universités, 
toutes les sciences apparaissaient aux jeunes intelli­
gences, comme autant de sœurs entre lesquelles régnait 
l’union la plus parfaite.

Toutefois, malgré cette consanguinité, une hiérarchie 
auguste, expression parfaite d’une pensée éminemment 
philosophique, parce qu’elle était éminemment chré­
tienne, subordonnait l’une à l’autre les diverses facultés. 
Chacune était placée suivant son degré d’importance, 
c’est-à-dire suivant son rapport plus ou moins direct 
avec la fin générale des êtres.



dans l’éducation . 287
Dans les occasions solennelles, les honneurs, la pré­

séance, révélaient à la jeunesse la première des sciences, 
celle que toutes les autres regardaient comme leur reine. 
Ainsi c'était la science de Dieu, la théologie qui marchait 
la première. Après elle venait la science de t  homme et 
de la société humaine, la jurisprudence. En troisième 
ligne, venait la science du corps humain, la médecine. 
Enfin, les sciences, les lettres et les arts d’un rapport 
moins direct au perfectionnement et au bonheur de 
l’homme, occupaient la dernière place de cette admirable 
hiérarchie.

Or, quel meilleur moyen que la vue souvent réitérée 
de ces hommages publics, pour régler à son insu les 
jugements et l’estime de la jeune intelligence ? Gom­
ment son respect n’eût-il pas été à jamais acquis à cette 
science de Dieu, devant laquelle elle voyait s’incliner si 
profondément les sciences humaines ?

Ce n’est pas tout : là, dans ces anciennes universités, 
comme dans des temples augustes, toutes les facultés se 
trouvaient réunies. Théologie, jurisprudence, médecine, 
philosophie, mathématiques, beaux-arts, enseignés sur 
les mêmes lieux, offraient à l’orgueil des étudiants l’im­
posante image de la masse entière du savoir humain, et 
à leur ardeur la vaste carrière que l’esprit de l’homme 
est appelé à parcourir. Quelle haute moralité pour la 
jeunesse tout à la fois si ardente et si vaine !

Telles étaient nos anciennes universités, ainsi nom­
mées de l’universalité des sciences qui y étaient ensei­
gnées. Magnifiques créations du catholicisme, elles 
exercèrent la plus salutaire influence sur l’Europe, agran­
dirent et régularisèrent le mouvement de l’esprit hu­
main.



288 BU CATHOLICISME

Cependant, nées de l’alliance de la raison et la foi, ces 
puissantes institutions déchurent progressivement de­
puis la réforme, à mesure que cette alliance elle-même 
allait se dissolvant. Par quoi furent-elles remplacées ? 
Par des collèges, établissements mesquins où l’ensei­
gnement fut dès l’abord rapetissé, faussé, puérilisé par 
l’esprit de secte, et plus tard par un pédantisme passé 
en proverbe, jusqu’à ce qu’enfin, devenu une bran­
che de commerce, il ait été mis en régie comme le sucre 
et le tabac, et vendue par une compagnie d’industriels 
brevetés, connue sous le nom d’université impériale ou 
royale qui résout avec une perfection désespérante le 
double problème d’apprendre le moins et de corrompre 
le plus possible dans un temps donné. Incalculable fléau 
qui, chaque année, pesant de tout son poids sur cin­
quante mille intelligences, les étouffe dès le berceau, et 
livre ainsi l’avenir d’un grand peuple à l’irréligion, à 
l’immoralité, en attendant la barbarie.

Jetez un coup d’œil sur la France élève de l’Uni­
versité? où sont ces études larges, fortes, nourries, 
consciencieuses ? où sont ces hommes au vaste et au pro­
fonds avoir, ces hommes de sens et de raison, qui firent la 
gloire des siècles chrétiens ? ces esprits vigoureux, qui, 
s’ils ne menaient pas de front toutesles sciences, raison­
naient du moins avec une rare justesse sur les principes 
généraux de chacune d’elles, en comprenaient les rap­
ports, en appréciaient l’importance ?

A leur place, que verrez-vous? Des nuées d’esprits 
faux, étroits, superficiels, sottement orgueilleux, qui, 
ne soupçonnant rien en dehors de l’étroit horizon dans 
lequel ils vivent, professent une estime exclusive pour 
la science de leur choix; sont pleins de mépris pour les



dans i / éducation 289
autres sciences et pour ceux qui les cultivent, marchent 
seuls et se condamment ainsi eux et leur science à vé­
géter dans une enfance éternelle. De là nulle unité 
parmi les savants, nul échange de savoir et de connais­
sances ; des spécialités partout, nulle parle génie.

Mais c’est assez pleurer sur des ruines ; aussi bien 
notre voix crie dans le désert distrait par les affaires et 
les plaisirs, le monde n’a pas le temps de nous écouter ; 
heureux seulement si notre voix parvient à l’oreille de 
nos frères dans le sacerdoce. Réparateur universel, le 
clergé de France peut encore, des débris dont le sol est 
couvert, élever un nouveau temple. Pourquoi ne pour­
rions-nous pas ce que nos frères de Belgique ont pu ? 
Sachons vouloir : à qui veut bien rien n’est impossible.

Terminons cet écrit en jetant un dernier regard sur 
cette société tout à la fois si malheureuse et si digne 
de compassion. Enfant prodigue du plus tendre des 
pères, elle s’est éloignée de la maison paternelle ; mais 
l’excès de ses maux semble quelquefois réveiller en elle 
le souvenir de sa félicité première : alors elle appelle 
Dieu. Des sophistes répondent à sa voix ; leurs paroles 
la conduiront à de nouveaux abîmes. Vous qui êtes la 
voie, la vérité, la vie, levez-vous, accourez à sa rencon­
tre. Prêtres catholiques, en vou£ exhortant, nous nous 
exhortons nous-mêmes. Qu’à la lumière devos ensei­
gnements, les ténèbres de l'erreur se dissipent comme 
les ombres du désert devant la nuée lumineuse. Une fois 
convaincu que vous n’êtes pas seulement les maîtres de 
la vertu, mais encore les pontifes de la science, le monde 
serait sauvé. Anges du Dieu des armées que vos lèvres 
soient donc les dépositaires de la science ; il le faut, 
c’est la nécessité du temps.

19



DU CATHOLICISME

Jamais fut-il plus nécessaire de vous présenter au 
monde, le front orné comme d’un diadème de cette ins­
cription, que le grand prêtre de la loi portait gravée sur sa 
poitrine : Doctrine et vérité *. Vous surtout qui êtes en­
core jeunes, quel puissant motif n’avez vous pas de re­
doubler de zèle pour la science ?

Voyez s’élever parallèlement à vous une génération 
qui, avec vous, parcourra la carrière de la vie ; une gé­
nération, dont il faut, sous peine de calamités sans fin, 
que vous régliez les idées, que vous dirigiez la conduite ; 
une génération qui ne respire que la science, qui n’es­
time que la science, qui, nuit et jour, la cherche avec une 
infatigable ardeur, qui sait beaucoup et qui croit encore 
plus savoir. Or, comment vous concilier l’estime et la 
confiance de cette génération, à qui cependant l’avenir 
appartient, comment exercer sur elle cet ascendant né­
cessaire à son salut et au salut de la science et de la so­
ciété, si vous n’êtes au moins ses émules, sinon ses 
martres ?

Que cette estime pour la science soit de sa part une 
exagération, une faiblesse ; exagération, faiblesse tant 
qu’il vous plaira ; ne sommes-nous pas obligés, comme 
l’Apôtre, de compatir aux misères, aux infirmités de 
nos frères ? N’a-t-on pas vu dans tous les temps les 
hommes de Dieu se faire tout à tous pour les gagnertous ? 
N’a-t-on pas vu des missionnaires se faire artisans pour 
sauver des âmes ? Eh bien, puisque la science est le 
faible de la jeunesse actuelle, n’est-ce pas notre devoir 
de nous faire savants pour la sauver ?

D'ailleurs ne sommes-nous pas les débiteurs de tous ;

290

i. Doctrinam et veritatem» Exod. xxvni, 30.



dans l’éducation. 291
des savants comme des ignorants ; des Grecs comme des 
Barbares? Ah! sachons-le bien; il règne aujourd’hui 
dans le monde un préjugé qui oppose d’incalculables 
obstacles à l’action régénératrice du sacerdoce. Quel 
est-il ? c’est l’opinion malheureusement si accréditée 
que la science a déserté le sanctuaire : que le clergé 
n’est point au niveau du siècle. Aussi entendez d’une 
part le bruit du sarcasme retentir dans le monde savant, 
au seul nom du clergé actuel ; et de l’autre, voyez la 
déplorable facilité avec laquelle d’orgueilleux sophistes, 
couverts du masque de la science, attirent dans l’abîme 
de l'erreur des milliers d’intelligences créées pour la 
vérité. Ace spectacle, quelles sont les entrailles sacer­
dotales qui ne seraient pas émues ! Gomme Jérémie, 
assis sur les ruines de Jérusalem, pleurons donc entre 
le vestibule et l’autel ; mais souvenons-nous que notre 
unique mission n’est pas de pleurer ; nous en avons 
une autre : celle du lévite réparateur du temple. Et 
cette mission est moins difficile que nous ne pensons. 
Le plus pénible du travail est. fait. Depuis cinquante 
ans les hommes de la science, protestants et autres, tra­
vaillent pour nous. Oui, c’est pour nous qu’ils ont 
fouillé les entrailles de la terre ; c’est pour nous qu'ils 
se sont enfoncés dans l’abîme de l’Orient et de l’anti­
quité ; c’est pour nous qu’ils déchiffrent les hiérogly-J
phes de l’Egypte. Grâce à leurs travaux, toutes les 
pierres de l’édifice sont tirées de la carrière ; le sol eu 
est couvert ; elles n’attendent que la main de l’archilecle. 
A ce trait, reconnaissons les desseins miséricordieux de 
la Providence sur le monde ; comprenons ce qu’elle 
demande de nous.

Oui, si la science, si la société a un avenir, cet ave-



292 DU CATHOLICISME

nir est dans le christianisme, et le christianisme, ô prê­
tres ! est en vos mains ! Que n’ai-je la voix assez forte 
pour me faire entendre de tous mes frères dans le sa­
cerdoce, et pour redire à tous cette parole de l’apôtre : 
Il en est plus que temps, sortons de notre sommeil : 
ayons seulement la foi ; et, si nous le voulons, rien 
n’est perdu ! Le Lazare peut encore revivre et secouer 
le suaire d’indifférence et d’incrédulité qui l’enveloppe.

Prophètes de la nouvelle alliance, écoutez la voix de 
Dieu, comprenez la vision du Seigneur.

Un jour la main du Seigneur fu t sur moi, et je  fus 
conduit au milieu d'une campagne couverte Æ ossements. 
Alors le Seigneur me dit : Fils de l  homme, crois-tu 
que ces ossements puissent revivre ? E t je  lui répondis : 
Seigneur vous le savez. E t il me dit : Prophétise sur ces 
ossements, et dis leur : Ossements desséchés, écoutez la 
parole du Seigneur. Voici ce que le Seigneur Dieu vous 
dit : Je vais envoyer un esprit en vous et vous vivrez, et 
vous saurez que c'est moi qui suis le Seigneur. Je prophé­
tisai donc comme le Seigpeur me lavait commandé ; 
et lorsque je  prophétisais, il se fit un grand bruit et 
un grand remuement ; et ces os s'approchèrent lun  de 
lautre, et chacun se plaça dans sa jointure. E t je  vis, 
et voilà que des chairs et des nerfs les environnèrent, 
et de la peau s'étendit par-dessus ; mais lesprit n'y 
était point encore. E t le Seigneur me dit : Prophétise à 
lesprit. Prophétise fils de lhomme, et dis à lesprit : 
Voici ce que dit le Seigneur ; Esprit, venez des quatre 
vents, soufflez sur ces morts afin qu'ils revivent. Je pro­
phétisai, et lesprit entra dans ces os, et ils devinrent 
vivants, et ils se tinrent debout sur leurs pieds, et i l  s'en 
forma une grande armée. E t le Seigneur me dit: Fils



DANS L ’ÉDUCATION.

de thomme, tous ees ossements sont la maison d'Israël. 
Ils disent : Nos os se sont desséchés, notre espérance a 
péri, nous sommes des arbres déracinés. Prophétise 
donc, et dis-leur ; Voici ce que dit le Seigneur Dieu : 
O mon peuple, je  vais ouvrir vos tombeaux, je  vais 
vous faire sortir de vos sépulcres et vous ïntroduire 
dans la terre Israël. E t vous saurez, mon peuple, que 
c'est moi qui suis le Seigneur, lorsque j'aurai ouvert vos 
sépulcres et que je  vozts aurai fait sortir de vos tom­
beaux^ et que j'aurai répandu mon esprit en vous, et 
que vous serez rentrés dans la vie, et que je  vous aurai 
fa it vivre en repos dans votre terre; alors vous saurez 
que c'est le Seigneur qui a dit et qui a fait.

Ézech. xxxvH.

293

FIN.



TABLE

Pages
Avant-propos......................................................................................... 1
GHAP. Ie r . Coup d’œil sur l’état actuel de la Société........  1

— II. Considérations générales. — Définition de l’éduca­
tion. — Caractères qu’elle doit revêtir................ 21

— III. Caractère religieux.................................................... 29
— IV. Suite du chapitre précédent...............................  42
— V. Caractère d’universalité........................................ 59
— VI. Nécessité d’étudier les langues : quelles langues il

faut étudier............................................................  54
— VII. Manière d’étudier les langues.................... . ............  71
— VIII. Enseignement de la religion.....................................  83
— IX. Suite du chapitre précédent.......................................  89
— X. Enseignement de l’histoire........................................ 97
— XI. Suite du chapitre précédent.....................................  105
— XII. Enseignement de la littérature*................................  117
— XIII. Du ro m an tism e .................................................... 127
— XIV. Caractères et tendance du romantisme..................... 137
— XV. Des livres classiques...................................................  146
— XVI. Etude du monde physique........................................ 162
— XVII. Suite du chapitre précédent...............................   1T2



TABLE296
CHAP. XVIII. Des mathématiques.................................................... 173

— XIX. De la philosophie, —Partie historique : époque de
foi avant Jésus-Christ. .........  186

— XX. Époque de doute avant Jésus-Christ................ .. . 195
— XXI. Époque de foi après Jésus-Christ.............................  206
— XXII. Époque de doute après Jésus-Christ.......................... 225
— XXIII. De la philosophie. — Partie positive......................  241
— XXIV. Suite du chapitre précédent......................................  248
— XXV. De la vocation....*.....................................................  261
— XXVI. Résumé général. -  Conclusion...............................  270

ChâteaurouK. — Typ, et Stérénty. A. MAJESTÉ,



GAUME et Cie éditeurs, 3, rue de l’Abbaye, à Paris.

ŒUVRES DE MGR GAUME
ÉDITIONS IN-8

Catéchisme de persévérance. 42« édition. 8 volumes.............................  35 »
Histoire de la Famille, (sous presse). 2 volumes.......................................  12 »
Lettres à Mgr. Dupanloup. 1 volume..........................................................  G »
Manuel des confesseurs, 1J8 édition.. 1 volume.........................................  G »
Opuscules, (sous presse). J volume. ..........................................................  G »
Où en sommes-nous? 1 volume...................................................................  5 »
Peur (la) du Pape. Brochure....................................................................... » 80
Révolution (la). 12 volumes........................................................................  42 »
Traité du Saint-Esprit. 2« édition. 2 volumes............................................  12 »
Ver Rongeur (le). 1 volume.........................................................................  6 »

ÉDITIONS IN-12
Évangélisation (V) apostolique du globe. 1 volume.....................................  1 50
Histoire du bon larron. 1 volume..................................................................  3 »
Pie IX  et les études classiques. I volume................................................... 1 ïîO
Révolution française. 1 volume...................................................................  1 »
Testament de Pierre le Grand. 1 volume. , ............................................. I »
Trois Borne (les). 4» édition. 4 volumes............................... • ..................  16 »
Voyage à la côte orientale d'Afrique. 1 volume......................................  3 »

ÉDITIONS IN-18
A quoi sert le Pape ? Brochure.................................................................... » 10
Angelus (Y). t volume..................................................................................  2 »
Bénédicité (le). 1 volume...........................................................................  2 »
Bêthléem. 1 volume........................................................................................  1 S0
Biographies évangéliques. 17 volumes.........................................................  12 »
Catéchisme de persévérance. (Abrégé du). 40e édition. I volume cartonné. 1 80
Catéchisme des mères. 1 volume................................................................... 1 »
Catéchisme (petit) des mères. L volume......................................................  » SJ
Cimetière (le) 1 volume.......................................................  . ................  2 »
Credo. 1 \olume............................................................................................ » 80
Eau bénite (Y). 5° édition. 1 volume...................................................... ..  . 2 »
Génuflexion (la). 1 volume............................. .................. « ......................... J 60
Grand jour approche (le). 3 h  édition. 1 volume...................  » 90
Horloge de la Passion 20e édition. 1 volume...........................................  1 30
Judith et Esther. 1 volume.........................................................................  1 30
Marie, étoile de la mer. 2« édition. 1 volume................................................ 1 »
Mort au cléricalisme. 1 volume...................................................................  1 60
Paris, son passé son présent, son avenir. Brochure...................................  >13
Profanation du Dimanche (la). 3e édition. 1 lolume...................................  I 30
Religion dans le temps (la). 1 volume.........................................................  J 30
Scrupule (let 1 volume................................................................................... 1 30
Seigneur est mon partage (le). 10e édition. 1 volume................................ » 90
Selva (tous presse). 1 volume......................................................................
Signe de la croix (le). 5e édition. 1 volume................................................  2 »
Signe (un) des temps, 1 volume............................................................. ' . > J »
Suéma. 2e édition. 1 volume........................................................................  1 30
Vie n'est pas la rie (la). 1 \ olumc................................................................ 2 »

ÉDITION IN-32
Catéchisme (petit) du syllabus. 1 volume.................................................... » 20

ChUcauioux. — Typ. etLitli. A, MAJESTÉ.


